

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

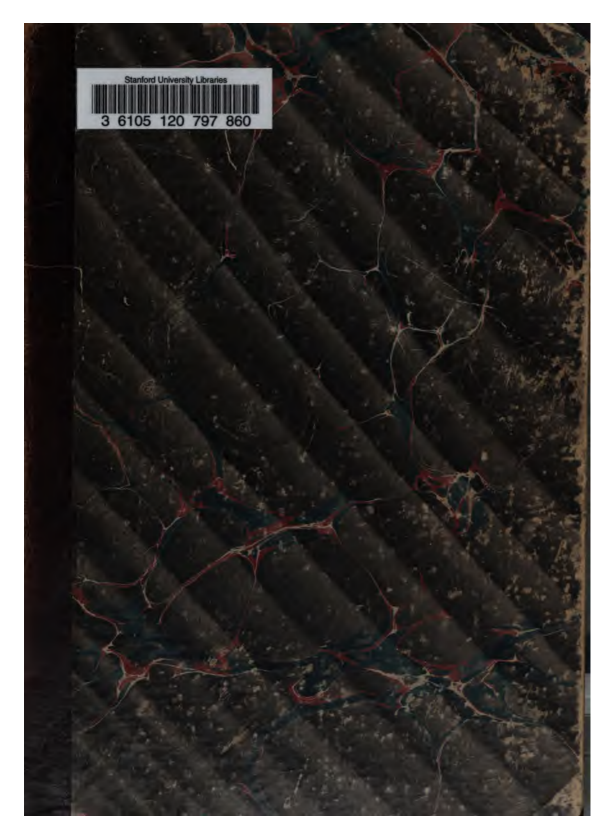
В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

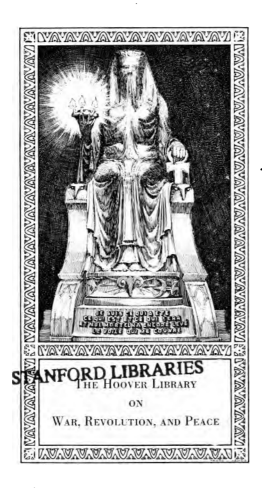
• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/





·

.

.

### e de la companya de l

. . . .

### ОЧЕРКИ

## ГОГОЛЕВСКАГО ПЕРІОДА

РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ.

•

3

•

.

Chernyshevskii, N. G.

# ОЧЕРКИ

# ГОГОЛЕВСКАГО ПЕРІОДА

РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ. -

(Современникъ 1855—1856 гг.)

ИЗДАНІЕ ВТОРОЕ

М. Н. Чернышевскаго.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Гипографія и Литографія В. А. Тиханова, Садовая № 27. 1893.

PG 3011 C 521 ed.2

.

1

### 186936

.

, ,

,

. .



### ОГЛАВЛЕНІЕ.

•

÷.

.

4

.

|          |        |            |      |              |             |     |     |    |     |    |     |     |   |    |   |    | Стран.           |
|----------|--------|------------|------|--------------|-------------|-----|-----|----|-----|----|-----|-----|---|----|---|----|------------------|
| Глава    | I.     | Общія зав  | гѣч  | ані          | ія.         | H   | . 1 | 4. | Π   | 01 | ebc | าชี | • | •  | • | •  | 1- 49            |
| »        | 11.    | Сенковскій | ł (  | ба]          | p <b>01</b> | đЪ  | Б   | pa | мб  | ey | съ) | ).  | • | •  | • | •  | 50 90            |
| »        | III.   | Погодинъ.  | Кø   | ıpž          | BOB         | скі | ð.  | IJ | lle | вы | pe  | BЪ. | K | н. | B | я- |                  |
|          |        | земскій.   | Пле  | TH           | (eb         | Ъ   | .•  | •  | •   | •  | •   | •   | • | •  | • | •  | 91-163           |
| »        | IÝ.    | Надеждинт  | 5.   | •            | •           | •.  |     | •  | •   | •  | •   | •   | • | •  | • | •  | 164-219          |
| >        | ٧.     | Надеждинт  | 5. E | 5 <b>5</b> , | INH         | ICK | Й   | •  | •   | •  |     |     | • |    | • | •  | 220 <b>—24</b> 6 |
| »        | ٧I.    | Бѣливскій. | •    | •            | •           |     | •   | •  | •   | •  | •   | •   |   |    |   |    | 247-282          |
| <b>»</b> | VII.   | Бѣлинскій  | •    | •            |             |     | •   |    | •   |    |     |     | • |    | • |    | 283—331          |
| · »      | VIII.  | Бѣлинскій  |      | •            |             | •   | •   |    |     | •  |     | •   |   | •  |   |    | 332-355          |
| »        | IX.    | Бѣлинскій  | •    |              |             |     |     | •  |     | •  |     |     | • | •  |   |    | 356              |
| Указа    | Тедь и | менъ       | •    |              | •           | •   |     | •  | •   | •  | •   |     | • |    |   |    | 383—386          |

.

•

•

, .

### отъ издателя.

#### (Предисловіе къ первому изданію).

Издаваемые нынѣ «Очерки Гоголевскаго періода русской литературы» печатались въ журналѣ «Современникъ» 1855-1856 гг. и въ свое время обратили на себя большое вниманіе, какъ первый опыть обстоятельнаго историко-литературнаго объясненія отношеній «Гоголевскаго періода»; они были и первою оцёнкою деятельности Белинскаго: не названный въ первыхъ главахъ, по условіямъ того времени, онъ только въ концѣ книги является съ его собственнымъ именемъ. Въ такой живой, и вмёстё популярной, формё картина литературы тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ не была въ другой разъ воспроизведена и до сихъ поръ. Послѣдующіе историки нашей литературы цитировали «Очерки», какъ изслъдованіе, цённое и по фактическимъ указаніямъ, и по критической точкѣ зрѣнія; новѣйшія детальныя изысканія о той эпохѣ не уменьшили значенія этого труда и, излагая обыкновенно подробности безъ общаго историческаго осв'ещения, можетъ быть, делають еще болье необходимымъ такой цельный обзоръ эпохи, какой въ свое время и предпринялъ авторъ «Очерковъ».

#### Мих. Чернышевскій.

15 марта, 1892.

• • • •

•

### ОЧЕРКИ ГОГОЛЕВСКАГО ПЕРІОДА

РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ.

(Сочинения Николля Васильевича Гоголя. Четыре тома. Издание второе. Москва. 1855.

Сочиненія Николля Васильевича Гоголя, найденныя послъ его смерти. Похожденія Чичикова или Мертвыя Души. Томъ второй. (Пять главъ). Москва. 1855).

### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Въ древности, о которой сохраняются нынъ лишь темныя, неправдоподобныя, но дивныя въ своей невѣроятности воспоминанія, какъ о времени миеическомъ, какъ объ «Астрев», по выражению Гоголя, — въ этой глубокой древности быль обычай начинать критическія статьи размышленіями о томъ, какъ быстро развивается русская литература. Подумайте (говорили намъ) — еще Жуковскій быль въ полномъ цвётё силь, какъ ужь явился Пушкинъ; едва Пушкинъ совершилъ половину своего поэтическаго поприща, столь рано пресвченнаго смертью, какъ явился Гоголь — и каждый изъ этихъ людей, столь быстро слёдовавшихъ одинъ за другимъ, вводилъ русскую литературу въ новый періодъ развитія, несравненно высшаго, нежели все, что дано было предъидущими періодами. Только двадцать пять лёть раздёляють «Сельское кладбище» оть «Вечеровъ на хуторѣ близь Диканьки», «Свѣтлану» отъ «Ревизора», —и въ этоть краткій промежутовъ времени, русская литература имёла три эпохи, русское общество сдёлало три великіе шага впередъ по пути умственнаго и нравственнаго совершенствованія. Такъ начкнались вритическія статьи въ древности.

Эта глубокая, едва памятная нынёшнему поколёнію древность была не слишкомъ давно, какъ можно предполагать изъ того, что въ преданіяхъ ея встрёчаются имена Пушкина и Гоголя. Но-хотя мы отдёлены отъ нея очень немногими годами, — она рёшительно устарёла для насъ. Въ томъ увёряють насъ положительныя свидётельства почти всёхъ людей, пишущихъ нынё о русской литературё.—какъ очевидную истину, повторяють они, что мы уже далеко ушли впередъ отъ критическихъ, эстетическихъ и т. п. принциповъ и мнёній той эпохи; что принципы ея оказались односторонними и неосновательными, мнёнія.— утрированными, несправедливыми; что мудрость той эпохи оказалась нынё суесловіемъ, и что истинные принципы критики, истинно мудрыя воззрёнія на русскую литературу — о которыхъ не имёли понятія люди той эпохи — найдены русскою критикою только съ того времени, какъ въ русскихъ журналахъ критическія статьи начали оставаться неразрёзанными.

Въ справедливости этихъ увѣреній еще можно сомнѣваться, тёмъ болёе, что они высказываются рёшительно безъ всякихъ доказательствь; но то остается несомнвннымь, что въ самомъ двлв, наше время значительно разнится отъ незапамятной древности, о которой мы говорили. Попробуйте, напримъръ, начать нынъ критическую статью, какъ начинали ее тогда, соображеніями о быстромъ развитіи нашей литературы — и съ перваго же слова вы сами почувствуете, что дёло не ладится. Сама собою представится вамъ мысль: правда, что за Жуковскимъ явился Пушкинъ, за Пушкинымъ Гоголь, и что каждый изъ этихъ людей вносиль новый элементь въ русскую литературу, расширялъ ся содержаніе, измѣнялъ ся направление; но что новаго внесено въ литературу послѣ Гоголя? И отвѣтомъ будетъ: Гоголевское направленіе до сихъ поръ остается въ нашей литератур'в единственнымъ сильнымъ и плодотворнымъ. Если и можно припоминать нёсколько сносныхъ, даже два или три прекрасныхъ произведенія, которыя не были проникнуты идеею сродною идеѣ Гоголевыхъ созданій, то, несмотря на свои художественныя достоинства, они остались безъ вліянія на публику, почти безъ значенія въ исторіи литературы. Да, въ нашей литературъ до сихъ поръ продолжается Гоголевскій періодъ-а вѣдь двадцать лёть прошло со времени появленія «Ревизора», двадцать пять лёть съ появленія «Вечеровъ на хуторѣ близь Диканьки»:-прежде, въ такой промежутокъ смёнялись два-три направленія. Нынё-господ-

ствуеть одно и тоже, и мы не знаемъ, скоро-ли мы будемъ въ состояніи сказать: «начался для русской литературы новый періодъ».

Изъ этого ясно видимъ, что въ настоящее время нельзя начинать критическихъ статей такъ, какъ начинали ихъ въ глубокой древности, — размышленіями о томъ, что едва мы успѣваемъ привыкнуть къ имени писателя, дѣлающаго своими сочиненіями новую эпоху въ развитіи нашей литературы, какъ уже является другой, съ произведеніями, которыхъ содержаніе еще глубже, которыхъ форма еще самостоятельнѣе и совершеннѣе, — въ этомъ отношеніи нельзя не согласиться, что настоящее не похоже на прошедшее.

Чему же надобно приписать такое различие? Почему Гоголевскій періодъ продолжается такое число лётъ, какого въ прежнее время было достаточно для смѣны двухъ или трехъ періодовъ? Быть можеть сфера Гоголевскихъ идей такъ глубока и общирна, что нужно слишкомъ много времени для полной разработки ихъ литературою, для усвоенія ихъ обществомъ, --условія, отъ которыхъ, конечно, зависить дальнѣйшее литературное развитіе, потому что, только поглотивъ и переваривъ предложенную пищу, можно алкать новой, только совершенно обезпечивъ себѣ пользованіе тѣмъ, что уже пріобр'втено, должно искать новыхъ пріобр'втеній, - быть можетъ, наше самосознаніе еще вполнѣ занято разработкою Гоголевскаго содержанія, не предчувствуеть ничего другаго, не стремится ни къ чему болѣе полному и глубокому? Или пора было бы явиться въ нашей литературѣ новому направленію, но оно не является всявдствіе какихъ нибудь постороннихъ обстоятельствъ? Предлагая послѣдній вопросъ, мы тѣмъ самымъ даемъ поводъ думать, что считаемъ справедливымъ отвѣчать на него утвердительно; а говоря: «да, пора было бы начаться новому періоду въ русской литературѣ», мы тѣмъ самымъ ставимъ себѣ два полные вопроса: въ чемъ же должны состоять отличительныя свойства новаго направленія. которое возникнеть и отчасти, хотя еще слабо, нерешительно, уже возникаетъ изъ Гоголевскаго направления? и какія обстоятельства задерживають быстрое развитие этого новаго направления? Послёдній вопросъ, если хотите, можно рѣшить коротко-хотя бы, напримъръ, и сожалениемъ о томъ, что не является новый геніальный писатель. Но вёдь опять можно спросить: почему же онь не является такъ долго? Вёдь прежде являлись же, да еще какъ быстро одинъ за другимъ-Пушкинъ, Грибовдовъ, Кольцовъ, Лермонтовъ, Тоголь...

нять человёкъ, почти въ одно и то же время—значить не принадлежать же они къ числу явленій, столь рёдкихъ въ исторіи народовъ, какъ Ньютонъ или Шекспиръ, которыхъ ждетъ человёчество по нёскольку столётій. Пусть же теперь явился бы человёкъ, равный хотя одному изъ этихъ пяти, онъ началъ бы своими твореніями новую эпоху въ развитіи нашего самосознанія. Почему же нётъ нынё такихъ людей? Или они есть, но мы ихъ не замёчаемъ? Какъ хотите, а этого не слёдуетъ оставлять безъ разсмотрёнія. Дёло очень казусное.

А иной читатель, прочитавъ послѣднія строки, скажетъ, качая головою: «не слишкомъ то мудрые вопросы; и гдѣ-то я читалъ совершенно подобные, да еще и съ отвѣтами, — гдѣ, дайте припомнить; ну, да, я читалъ ихъ у Гоголя, и именно въ слѣдующемъ отрывкѣ изъ подневныхъ «Записокъ сумасшедшаго»:

Декабря 5. Я сегодня все утро читаль газеты. Странныя дёла дёлаются въ Испаніи. Я даже не могь хорошенько разобрать ихъ. Пишуть, что престоль упразднень, и что чины находятся въ затруднительномъ положени о избраніи наслёдника. Мнё кажется это чрезвычайно страннымъ. Какъ же можеть быть престоль упраздненъ? На престоль долженъ быть король. "Да", говорять, "нётъ короля"—не можетъ статься, чтобъ не было короля. Государство не можетъ быть безъ короля. Король есть, да только онъ гдё нибудь скрывается въ неизвёстности. Онъ, статься можетъ. находится тамъ же, но какія нибудь или фамильныя причины, или опасенія со сторовы сосёдственныхъ державъ, какъ-то: Франціи и другихъ земель, заставляютъ его скрываться, или есть какія нибудь другія причины.

Читатель будеть совершенно правъ. Мы дъйствительно пришли къ тому же самому положению, въ какомъ былъ Аксентий Ивановичъ Поприщинъ. Дъло только въ томъ, чтобы объяснить это положение на основании фактовъ, представляемыхъ Гоголемъ и новъйшими нашими писателями, и переложить выводы съ діалекта, которымъ говорятъ въ Испании, на обыкновенный русский языкъ.

Критика вообще развивается на основаніи фактовъ, представляемыхъ литературою, произведенія которой служатъ необходимыми данными для выводовъ критики. Такъ, вслѣдъ за Пушкинымъ съ его поэмами въ Байроновскомъ духѣ и «Евгеніемъ Онѣгинымъ», явилась критика «Телеграфа»; Когда Гоголь пріобрѣлъ господство надъ развитіемъ нашего самосознанія, явилась *такъ называемая критика* 1840-выхъ годовъ... Такимъ образомъ

развитіе новыхъ критическихъ убѣжденій каждый разъ было слѣдствіемъ измѣненій въ господствующемъ характерѣ литературы. Понятно, что и наши критическія воззр'внія не могуть им'єть притязаній ни на особенную новизну, ни на удовлетворительную законченность. Они выведены изъ произведеній, представляющихъ только нѣкоторыя предвѣстія, начатки новаго направленія въ русской литературѣ, но еще не выказывающихъ его въ полномъ развити. и не могутъ содержать болве того, что дано литературою. Она еще не далеко ушла отъ «Ревизора» и «Мертвыхъ Душъ», и наши статьи не могуть много отличаться по своему существенному содержанію отъ критическихъ статей, явившихся на основаніи «Ревизора» и «Мертвыхъ Душъ». По существенному содержанію, говоримъ мы, — достоинства развитія зависять исключительно отъ нравственныхъ силъ пишущаго и отъ обстоятельствъ; и если вообще должно сознаться, что наша литература въ послёднее время измельчала то естественно предполагать, что и наши статьи не могуть не носить того же характера, по сравнению съ темъ, что мы читали въ старину. Но какъ бы то ни было, не совершенно же безплодны были эти послёдніе годы--наша литература пріобрёла нёсколько новыхъ талантовъ, если и не создавшихъ еще ничего столь великаго, какъ «Евгеній Онвгинъ» или «Горе отъ ума», «Герой нашего времени» или «Ревизоръ» и «Мертвыя Души», то все же успѣвшихъ уже дать намъ нѣсколько прекрасныхъ произведеній. замёчательныхъ самостоятельными достоинствами въ художественномъ отношении и живымъ содержаніемъ, -- произведеній, въ которыхъ нельзя не видѣть залоговъ будущаго развитія. И если въ нашихъ статьяхъ отразится хотя сколько нибудь начало движенія, выразившееся въ этихъ произведеніяхъ, онѣ будутъ не совершенно лишены предчувствія о болѣе полномъ и глубокомъ развитіи русской литературы. Удается ли намъ это-ръшатъ читатели. Но мы смъло . и положительно сами присудимъ своимъ статьямъ другое достоинство, очень важное: онв порождены глубокимъ уваженіемъ и сочувствіемъ къ тому, что было благороднаго, справедливаго и полезнаго въ русской литературѣ и критикѣ той глубокой древности, о которой говорили мы въ началѣ, древности, которая, впрочемъ, только потому древность, что забыта отсутствіемъ убѣжденій или кичливостью и въ особенности мелочностью чувствъ и понятій,--намъ кажется, что необходимо обратиться къ изучению высокихъ стремленій, одушевлявшихъ критику прежняго времени; безъ того, пока мы не вспомнимъ ихъ, не проникнемся ими, отъ нашей критики нельзя ожидать никакого вліянія на умственное движеніе общества, никакой пользы для публики и литературы; и не только не будетъ она приносить никакой пользы, но и не будетъ возбуждать никакого сочувствія, даже никакого интереса, какъ не возбуждаетъ его теперь. А критика должна играть важную роль въ литературѣ, пора ей вспомнить объ этомъ.

Читатели могутъ замѣтить въ нашихъ сдовахъ отгодосокъ безсильной нерешительности, овладевшей русскою литературою въ послѣдніе годы. Они могутъ сказать: «вы хотите движенія впередъ, и откуда же предлагаете вы почерпнуть силы для этого движенія? 4 Не въ настоящемъ, не въ живомъ, а въ прошедшемъ, въ мертвомъ. Неодобрительны тв воззванія къ новой двятельности, которыя ставятъ идеалы себѣ въ прошедшемъ, а не въ будущемъ. Только сила отрицанія отъ всего прошедшаго есть сила, создающая нѣчто новое и лучшее». Читатели отчасти будуть правы. Но и мы не совершенно неправы. Падающему всякая опора хороша, лишь бы подняться на ноги; и что же делать, если наше время не выказываеть себя способнымъ держаться на ногахъ собственными силами? И что же делать, если этоть падающій можеть опереться только на гробы? И надобно еще спросить себя, точно ли мертвецы лежать въ этихъ гробахъ? Не живые ли люди похоронены въ нихъ? По крайней мурь, не гораздо ли болье жизни въ этихъ покойникахъ, нежели во многихъ людяхъ, называющихся живыми? Въдь если слово писателя одушевлено идеею правды, стремленіемъ бъ благотворному действію на умственную жизнь общества, это слово заключаетъ въ себѣ сѣмена жизни, оно никогда не будетъ мертво. И развѣ много лѣтъ прошло съ того времени, когда эти слова были высказаны? Нётъ; и въ нихъ еще столько свёжести, они еще такъ хорошо приходятся въ потребностямъ настоящаго времени, что кажутся сказанными только вчера / Источникъ не изсякаеть оттого. что лишившись людей, хранившихъ его въ чистоть, мы по небрежности, по легкомыслію, допустили завалить его хламомъ пустословія. Отбросимъ этотъ хламъ, -и мы увидимъ, что въ источникъ еще живымъ ключемъ бьетъ струя правды, могущая, хотя отчасти. утолить нашу жажду. Или мы не чувствуемъ жажды? Намъ хо-

чется сказать «чувствуемъ», но мы боимся, что придется прибавить: «чувствуемъ», только не слишкомъ сильно».

Читатели могли видёть уже изъ того, что нами сказано, и увидять еще яснёе изъ продолженія нашихъ статей, что мы не считаемъ сочиненія Гоголя безусловно удовлетворяющими всёмъ современнымъ потребностямъ русской публики, что даже въ «Мертвыхъ Душахъ» (\*) мы находимъ стороны слабыя, или по крайней

\*) Мы говоримъ здёсь только о первомъ томъ «Мертвыхъ Душъ», какъ и вездѣ, гдѣ не означено, что рѣчь идетъ о второмъ. Кстати, надобно сказать хотя нёсколько словъ о второмъ томё, пока придеть намъ очередь разбирать его подробно, при обворъ сочиненій Гоголя. Напечатанныя нынь пять главъ втораго тома «Мертвыхъ Душъ» удблбли только въ черновой рукописи, и бевъ сомнѣнія въ окончательной редакціп имѣли совершенно не тотъ видъ, въ какомъ теперь мы читаемъ ихъ — извъстно, что Гоголь работалъ туго, медленно, и только послё множества поправокъ и передёлокъ, успёвалъ придать истинную форму своимъ произведеніямъ. Это обстоятельство, значительно затрудняющее при рёшеніи вопроса; «ниже или выше перваго тома «Мертвыхъ Душъ» въ художественномъ отношеніи было бы ихъ продолженіе, окончательно обработанное авторомъ», не можетъ еще заставить насъ совершенно отказаться отъ сужденія о томъ, потерялъ или сохранилъ Гоголь всю громадность своего таланта въ эпоху новаго настроенія, выразившагося «Перепискою съ друзьями». Но общій приговоръ о всемъ черновомъ эскизъ, сохранившемся отъ втораго тома, дблается невозможнымъ потому, что этотъ отрывокъ самъ, въ свою очередь, есть собраніе множества отрывковъ, написанныхъ въ различное время, подъ вліяніемъ различныхъ настросній мысли, и кажется, написанныхъ по различнымъ общимъ планамъ сочиненія, наскоро перечерканныхъ безъ пополненія вычеркнутыхъ мёстъ,-отрывковъ, раздёленныхъ пробълами, часто болъе значительными, нежели самые отрывки, наконецъ потому, что многія изъ сохранившихся страницъ были, какъ видно, отброшены самимъ Гоголемъ, какъ неудачныя, и замънены другими, написаяными совершенно вновь, изъ которыхъ иныя-быть можетъ, въ свою очередь также отброшенныя — дошли до насъ, другія — и въроятно большее число — погибли. Все это заставляеть насъ разсматривать каждый отрывокъ поровнь, и произносить суждение не о «пяти главахъ Мертвыхъ Душъ», какъ цільномъ, хотя и черновомъ эскизв, а только о различной степени достоинствъ различныхъ страницъ, не связанныхъ ни единствомъ плана, ни единствомъ настроенія, ни одинаковостью довольства ими въ авторъ, ни даже единствомъ эпохи ихъ сочиненія. Многіе изъ этихъ отрывковъ рёшительно такъ же слабы и по выполневию и особенно по мысли, какъ слабвищия миста «Переписки съ друзьями»; таковы особенно отрывки, въ которыхъ изображаются. идеалы самого автора, напримёръ, дивный воспитатель Тентетникова, мномъ́ръ́, недостаточно развитыя, что наконецъ въ въ́которыхъ произведеніяхъ послѣдующихъ писателей мы видимъ залоги болѣе полнаго и удовлетворительнаго развитія идей, которыя Гоголь обнималъ только съ одной стороны, не сознавая вполнѣ ихъ сцѣп-

гія страницы отрывка о Костанжогло, многія страницы отрывка о Муразов'є; но это еще ничего не доказываеть. Изображение идеаловъ было всегда слабъйшею стороною въ сочиненіяхъ Гоголя, и въроятно не столько по односторонности таланта, которой многіе приписывають эту неудачность, сколько именно по силь его таланта, состоявшей въ необыкновенно тесномъ родствъ съ лёйствительностью: когда дёйствительность представляла идеальныя дипа. они превосходно выходили у Гоголя, какъ напримъръ, въ «Тарасъ Бульбъ» или даже въ «Невскомъ Проспектъ» (лицо художника Пискарева). Если же действительность не представляла идеальныхъ лицъ, или представляла въ положеніяхъ, недоступныхъ искусству — что оставалось дёлать Гогодю? Выдумывать ихъ? Другіе, привыкшіе лгать, лёлають это довольно искусно; но Гоголь никогда не умёль выдумывать, онъ самь говорить это въ своей «Исповъди», и выдумки у него выходили всегда неудачны. Въ числъ отрывковъ втораго тома «Мертвыхъ Душъ» много выдуманныхъ, и нельзя не видёть, что они произощли отъ сознательнаго желанія Гоголя внести въ свое произведение отрадный элементь, о недостаткъ котораго въ его прежнихъ сочиненіяхъ такъ многіе и такъ много и громко кричали и жужжали ему въ уши. Но мы не знаемъ, суждено ли было бы этимъ отрывкамъ уцёлёть въ окончательной редакціи «Мертвых» Душь» — художественный такть, котораго такъ много было у Гоголя, вёрно сказалъ бы ему при просмотрё сочиненія, что эти мёста слабы; и мы не имёемъ права утверждать, что стремленіе разлить отрадный колорить по сочинению пересилило бы тогда художническую критику въ авторъ, который быль и неумолимымъ къ себъ и проницательнымъ критикомъ. Во многихъ случаяхъ эта фальшивая идеализація происходить, повидимому, чисто отъ производа автора; но другіе отрывки обязаны происхождениемъ искреннему, непроизвольному, хотя и несправедливому убъждению. Къ числу такихъ мъсть относятся по преимуществу монологи Костанжогло, представляющіе смёсь правды и фальши, вёрныхъ замёчаній и узкихъ, фантастическихъ выдумокъ; эта смесь удивитъ своею странною пестротою каждаго, кто не знакомъ коротко съ мнѣніями, которыя часто встрёчались въ нёкоторыхъ изъ нашихъ журналовъ и принадлежать людямъ, съ которыми Гогодь былъ въ короткихъ отношеніяхъ. Чтобы охарактеризовать эти мнёнія какимъ нибуль именемъ, мы держась правила: nomina sunt odiosa, навовемъ только покойнаго Загоскина, -- многія страницы втораго тома «Мертвыхъ Лушъ» кажутся проникнуты его духомъ. Мы не думаемъ, чтобы именно Загоскинъ имълъ хотя малъйшее вліяніе на Гоголя, и даже не знаемъ, въ вакихъ отношеніяхъ они были между собою. Но мивнія, проникающія насквовь послёдніе романы Загоскина и имёющія лучшимъ изъ своихъ многочисленных источниковъ простодушную и недальновидную любовь въ пат-

ленія, ихъ причинъ и слёдствій. И однако же мы осмёлимся сказать, что самые безусловные поклонники всего, что написано Гоголемъ, превозносящіе до небесъ каждое его произведеніе, каждую

ріархальности, господствовали между многими ближайшими къ Гоголю людьми изъ которыхъ иные отличаются большимъ умомъ, а другіе начитанностью нии даже ученостью, которая могла обольстить Гогоня, справедливо жалующагося, что не получилъ образованія, соотвётственнаго его таланту, и, можно прибавить, великимъ сидамъ его правственнаго характера. Ихъ-то мийніямъ конечно подчинялся Гоголь, изображая своего Костанжогло, или рисуя слёдствія, происшедшія отъ слабости Тентетникова (стр. 24-26). Подобныя мізста, встрёчавшіяся въ «Перепискё съ друзьями», болёе всего содёйствовали осуждению, которому подвергся за нее Гоголь. Впослёдстви мы постараемся разсмотръть, до какой степени его слъдуетъ осуждать за то, что онъ поддался этому вліянію, отъ котораго, съ одной стороны, долженъ былъ предохранять его проницательный умъ, но противъ котораго, съ другой стороны не имблъ онъ достаточно твердой подпоры ни въ прочномъ современномъ образования, ни въ предостереженияхъ со стороны людей, прямо смотрящихъ на вещи -- потому что, въ сожалёнію, судьба или гордость держала Гоголя всегда далеко отъ такихъ людей. Сдълавъ эти оговорки, внушенныя не только глубокимъ уважениемъ къ великому писателю, но еще более чувствомъ справедливаго снисхожденія въ человъку, окруженному неблагопріятными для его развитія отношеніями, мы не можемъ, однако же, не сказать прямо, что понятія, внушившія Гоголю многія страницы втораго тома «Мертвыхъ Душъ», не достойны ни его ума, ни его таданта, ни особенно его характера, въ которомъ, несмотря на всё противорёчія, до нынё остающіяся загадочными, должно признать основу благородную и прекрасную. Мы должны сказать, что на многихъ страницахъ втораго тома, въ противорѣчіе съ другими и зучшими страницами, Гоголь нвляется адвокатомъ закоснѣдости; впрочемъ, мы увърены, что онъ принималъ эту закоснъдость за что-то доброе, обольщаясь нэкоторыми сторонами ся, съ односторонней точки врёнія могущими представляться въ поэтическомъ или кроткомъ видъ и закрывать глубокія язвы, которыя такъ хорошо видёлъ и добросовёстно изобличалъ Гоголь въ другихъ сферахъ, болѣе ему извъстныхъ, и которыхъ не различилъ въ сферъ дъйствій Костанжогло, ему не столь хорошо знакомой. Въ самомъ дълъ, второй томъ «Мертвыхъ Душъ» изображаетъ бытъ, котораго Гогодь почти не касался въ прежнихъ своихъ сочиненіяхъ. Прежде у него на первомъ планъ постоянно были города и ихъ жители, преимущественно чиновники и ихъ отношенія; даже въ первомъ томъ «Мертвыхъ Душъ», гдъ является такъ много помъщиковъ, они изображаются не въ своихъ деревенскихъ отнощеніяхъ, а только какъ люди, входящіе въ составъ такъ называемаго образованнаго общества, или чисто съ исихологической стороны. Коснуться не вскользь сельскихъ отношеній Гоголь вздумалъ только во второмъ томъ «Мертвыхъ Душъ», и новость его на этомъ поприщъ можетъ до нъкоторой стеего строку, не сочувствують такъ живо его произведеніямъ, какъ сочувствуемъ мы, не приписываютъ его дѣятельности столь громаднаго значенія въ русской литературѣ, какъ приписываемъ мы. Мы называемъ Гоголя безъ всякаго сравненія величайщимъ изъ

пени объяснить его заблужденіи. Быть можеть, при ближайшемъ изученіи предмета, многія изъ набросанныхъ имъ картинъ совершенно измёнили бы свой колоритъ въ окончательной редакців. Такъ или нётъ, но во всякомъ случаё мы имёемъ положительныя основанія утверждать, что каковы бы ни были нёкоторые впизоды во второмъ томё «Мертвыхъ Душъ», преобладающій характеръ въ этой книгё, когда бъ она была окончена, остался бы все-таки тотъ же самый, какимъ отличается и ея первый томъ и всё предъидущія творенія великаго писателя. Въ этомъ ручаются намъ первыя же строки изданныхъ ныяё главъ:

«Зачёмъ же изображать бёдность, да бёдность, да несовершенство нашей жизни, выкапывая людей изъ глуши, изъ отдаленныхъ закоулковъ государства?—Чтожь дёлать, если уже таковы свойства сочинителя, и заболёвъ собственнымъ несовершенствомъ, уже не можетъ опъ изображать ничего другаго, какъ только бёдность, да бёдность, да несовершенства нашей жизни выкапывая людей изъ глуши, изъ отдаленныхъ закоулковъ государства?...»

Очевидно, что это мѣсто, служащее программою второму тому, написано уже тогда, когда Гоголь быль сильно занять толками о мнимой односторонности его произведеній; когда онъ, считая эти толки справедливыми, уже объяснялъ свою мнимую односторонность собственными нравственными слабостями, —однимъ словомъ, оно принадлежитъ эпохъ «Переписки съ друзьями»; и однако же программою художника остается, какъ видимъ, прежняя программа «Ревизора» и перваго тома «Мертвыхъ Душъ». Да, Гоголь — художникъ оставался всегда въренъ своему призванию, какъ бы ни должны мы были судить о перемёнахъ, происшедшихъ съ нимъ въ другихъ отношеніяхъ. И дъйствительно, каковы бы ни были его ошибки, когда онъ говоритъ о предметахъ для него новыхъ,-но нельзя не признаться, перечитывая уцѣаввшія главы втораго тома «Мертвыхъ Душъ», что едва онъ переходитъ въ близко знакомыя ему сферы отношеній, которыя изображаль въ первомъ томъ «Мертвыхъ Душъ», какъ талантъ его является въ прежнемъ своемъ благородствъ, въ прежней своей силь и свъжести. Въ уцъльвшихъ отрывкахъ есть очень много такихъ страницъ, которыя должны быть причислены къ лучшему, что когда либо давалъ намъ Гоголь, которыя приводять въ восторгъ своимъ художественнымъ достоийствомъ, и что еще важнѣе, правдивостью и силою благороднаго негодованія. Не перечисляемъ этихъ отрывковъ, потому что ихъ слишкомъ много; укажемъ только некоторые: разговоръ Чичикова съ Бетрищевымъ о томъ, что всё требуютъ себё поощренія, даже воры, и анекдотъ объясняющій выраженіе: «полюбя насъ черненькими, а бёленькими насъ всякій полюбить», описаніе мудрыхь учрежденій Кашкарева, судопроизводство надъ Чичиковымъ и геніальные поступки опытнаго.

русскихъ писателей, по значению. По нашему мнёнію, онъ имёлъ полное право сказать слова, безмёрная гордость которыхъ смутила въ свое время самыхъ жаркихъ его поклонниковъ, и которыхъ неловкость понятна и намъ:

"Русь! Чего ты хочешь отъ меня? Какая непостнжимая связь тавтся между нами? Что глядишь ты такъ и за чёмъ есе, что ни есть ез тебя, обратило на меня полныя ожиданія очи?"

Онъ имѣлъ полное право сказать это, потому что какъ ни высоко цѣнимъ мы значеніе литературы, но все еще не цѣнимъ его достаточно: она неизмѣримо важнѣе почти всего, что ставится выше ея. Байронъ въ исторіи человѣчества лицо едва ли не болѣе важное, нежели Наполеонъ, а вліяніе Байрона на развитіе человѣчества еще далеко не такъ важно, какъ вліяніе многихъ другихъ писателей, и давно уже не было въ мірѣ писателя, который былъ бы такъ важенъ для своего народа, какъ Гоголь для Россіи.

юрисконсульта; наконецъ, дивное окончание отрывка-ръчь генералъ-губернатора, ничего подобнаго которой мы не читали еще на русскомъ языкъ, даже у Гоголя. Эти мъста человъка самаго предубъжденнаго противъ автора «Переписки съ друзьями» убъдятъ, что писатель, создавшій «Ревизора» и первый томъ «Мертвыхъ Душъ», до конца жизни остался въренъ себъ, какъ художникъ, несмотря на то, что какъ мыслитель могъ заблуждаться; -- убъдять, что высокое благородство сердца, страстная любовь къ правдё и благу всегда горбли въ душё его, что страстною ненавистью ко всему низкому и влому до вонца жизни випѣлъ онъ. Что же касается чисто юмористической стороны его таланта, каждая страница, даже наименње удачная, представляеть доказательства, что въ этомъ отношении Гоголь всегда оставался прежнимъ великимъ Гоголемъ. Изъ большихъ отрывковъ, проникнутыхъ юморомъ, всёми читателями втораго тома «Мертвыхъ Душъ» были замёчены удивительные разговоры Чичикова съ Тентетниковымъ, съ генераломъ Бетрищевымъ, превосходно очерченные характеры Бетрищева, Петра Петровича Патуха и его датей, многія страницы изъ разговоровъ Чичикова съ Платоновыми, Костанжогдо, Кашкаревымъ и Хлобуевымъ, превосходные характеры Кашкарева и Хлобуева, прекрасный эпизодъ пойздки Чичикова къ Лёницыну и наконець множество эпизоповь изъ послёдней главы, глё Чичиковъ попадается подъ судъ. Однимъ словомъ, въ этомъ рядъ черновыхъ отрывковъ, которые намъ остались отъ втораго тома «Мертвыхъ Душъ», есть слабые, которые безъ сомнёнія были бы передёланы или уничтожены авторомъ при окончательной отдёлкё романа, но въ большей части отрывковъ, несмотря на ихъ неотдёланность, великій таланть Гоголя является съ прежнею своею силою, свёжестью, съ благородствомъ направленія, врожденнымъ его высокой натурь.

Прежде всего скажемъ, что Гоголя должно считать отцомъ русской прозаической литературы, какъ Пушкина-отцомъ русской повзія. Спѣшимъ прибавить, что это мнѣніе не выдумано нами, а только извлечено изъ статьи «О русской повёсти и повёстяхъ г. Гоголя», напечатанной ровно двадцать лёть тому назадь («Телескопъ», 1835 г., часть XXVI) и принадлежащей автору «Статей о Пушкинѣ». Онъ доказываетъ, что наша повесть, начавшаяся очень недавно, въ двадцатыхъ годахъ нынѣшняго столѣтія, первымъ истиннымъ представителемъ своимъ имѣла Гоголя. Теперь, послѣ того какъ явились «Ревизоръ» и «Мертвыя Души», надобно прибавить, что точно также Гоголь былъ отцомъ нашего романа (въ прозѣ) и прозаическихъ произведеній въ драматической формѣ, то есть, вообще русской прозы (не надобно забывать, что мы говоримъ исключительно объ изящной литератур'в). Въ самомъ деле, истиннымъ началомъ каждой стороны народной жизни надобно считать то время, когда эта сторона раскрывается заметнымъ образомъ, съ некоторою энергіею, и прочнымъ образомъ утверждаетъ за собою м'всто въ жизни, — всѣ предшествующія отрывочныя, исчезающія безъ слёда, эпизодическія проявленія должны быть считаемы только порывами къ осуществленію себя, но еще не дъйствительнымъ существованіемъ. Такъ, превосходныя комедія Фонвизина, не имѣвшія вліянія на развитіе нашей литературы, составляють только блестящій эпизодъ, предвіщающій появленіе русской прозы и русской комедіи. Повъсти Карамзина имъютъ значеніе только для исторіи языка, но не для исторіи оригинальной русской литературы, потому что русскаго въ нихъ нътъ ничего, кромъ языка. Притомъ же, и онъ скоро были подавлены наплывомъ стиховъ. При появленіи Пушкина, русская литература состояла изъ однихъ стиховъ, не знала прозы, и продолжала не знать ся до начала тридцатыхъ годовъ. Туть-двумя или тремя годами раньше «Вечеровъ на Хуторѣ», надѣлалъ шума «Юрій Милославскій», — но надобно только прочитать разборъ этого романа, помѣщенный въ «Литературной Газетв», и мы осязательно убъдимся, что если «Юрій Милославскій» нравился читателямъ, не слишкомъ требовательнымъ относительно художественныхъ достоинствъ, то для развитія литературы онъ и тогда не могъ считаться важнымъ явленіемъ, --- и дъйстви*тельно, Загоскинъ им*ѣлъ только одного подражателя-себя самого. Романы Лажечникова имѣли болве достоинства, -- но не столько

чтобъ утвердить право литературнаго гражданства за прозою. Затёмъ остаются романы Наръжнаго, въ которыхъ нёсколько эпизодовъ, имѣющихъ несомнѣнное достоинство, служать только къ тому, чтобы ярче выставить неуклюжесть разсказа и несообразность сюжетовъ съ русскою жизнью. Они, подобно Ягубу Скупалову, болѣе походять на лубочныя издёлія, нежели на произведенія литературы, принадлежащей образованному обществу. Русская повёсть въ прозѣ имѣла болѣе даровитыхъ дѣятелей, -- между прочими Марлинскаго, Подеваго, Павлова. Но характеристику ихъ представляетъ статья, о которой мы говорили выше, и для насъ довольно будеть сказать, что повёсти Полеваго признавались самыми лучшими изъ всёхъ, существовавшихъ до Гоголя, --- кто забылъ ихъ и хочетъ составить себѣ понятіе о ихъ отличительныхъ качествахъ, тому совътуемъ прочесть превосходную народію, помъщенную нъкогда въ «Отечественныхъ Запискахъ», (если не ошибаемся, 1843 г.)-«Необыкновенный Поединокъ»; а для тёхъ, кому не случится имёть ее подъ руками, помѣщаемъ въ выноскѣ характеристику лучшаго изъ беллетристическихъ произведеній Полеваго — «Аббаддоны». Если таково было дучшее изъ прозаическихъ произведеній, то ножно себѣ вообразить, каково было достоинство всей прозаической отрасли тогдашней литературы \*). Во всякомъ случав, повъсти были

<sup>\*) «</sup>Г. Полевой хотёль выразить въ своемъ романё идею противорёчія поэвія съ провою жизни. Для этого онъ представилъ молодаго поэта въ борьбъ съ сухимъ, эгоистическимъ и прозаическимъ обществомъ. Но... во первыхъ, его поэть, этоть Рейхенбахъ, есть то, что нъмцы называють «прекрасная душа» (schöne Seele). Слова «прекрасная душа» имёли у нёмцевъ то благородное значение, которое имъютъ они до сихъ поръ у насъ. По теперь они у нёмцевъ употребляются какъ выражение чего-то комическаго, смёшнаго. Такъ точно, еще недавно слова «чувствительность» и «чувствительный» употреблялись у насъ для отличія людей съ чувствомъ и душою оть людей грубыхъ, животныхъ, лишенныхъ души и чувства; а теперь улотребляются для выраженія слабаго, расплывающагося, растлённаго и притворнаго чувства. Выражение «прекрасная душа» получило теперь у нёмцевъ значение чего-то добраго, теплаго, но вмёстё съ тёмъ дётскаго, безсильнаго, фразерскаго и смѣшнаго. Рейхенбахъ г. Полеваго есть полный представитель такой «препрасной души»,---и онъ твиъ смвшиве, что почтенный сочинитель нисколько не думаль ивдёваться надъ нимъ, но отъ чистаго сердца убёжденъ, что представилъ намъ въ своемъ Рейхенбахѣ истиннаго поэта, душу глубокую пламенную, могучую. И потому его Рейхенбахъ есть что-то уродливое, смёшное, не образъ и не фигура, а какая-то каракулька, начерченная на сърой

несравненно лучше романовъ, и если авторъ статьи, о которой мы упоминали, подробно обозрѣвъ всѣ существовавшія до Гоголя повѣсти, приходитъ къ заключенію, что, собственно говоря, «у насъ еще не было повѣсти» до появленія «Вечеровъ на Хуторѣ» и «Миргорода», то еще несомнѣннѣе, что у насъ не существовало романа. Были только попытки, доказывавшія, что русская литература готовится имѣть романъ и повѣсть, обнаруживавшія въ ней стремленіе къ произведенію романа и повѣсти. Относительно драматическихъ произведеній нельзя сказать и этого: прозаическія пьесы, дававшіяся на театрѣ, были чужды всякихъ литературныхъ качествъ, какъ водевили, передѣлываемые нынѣ съ французскаго.

Такимъ образомъ, проза въ русской литературѣ занимала очень мало мѣста, имѣла очень мало значенія. Она стремилась существовать, но еще не существовала.

и толстой бумагь дурно очиненнымъ перомъ. Въ немъ начего поэтическаго: онъ просто добрый малый, и весьма недалекій малый,—а между твмъ, авторъ поставилъ его на весьма высокія ходули. Люди оскорбляють его не истинными своими недостатками, а твмъ, что не мечтаютъ, когда надо работать, и не восхищаются вечернею зарею, когда надо ужинать. Авторъ даже и не намекнулъ на истинныя противоръчія поэзія съ провою живни, поэта съ толпою.

Рейхенбахъ любитъ Генріетту, простую дівушку безъ образованія, безъ эстетическаго чувства, но хорошенькую, добренькую и молоденькую. Кто не быль мальчикомъ и не ваюблялся такимъ образомъ и въ кузину, и въ сосёдку, и въ подругу по дётскимъ играмъ? Но у кого же такая любовь и продолжалась за эту эпоху, когда воротнички á l'enfant мёняются на галстухъ? Рейхенбахъ думаетъ объ этомъ иначе и, во чтобы то ни стало, хочетъ обожать Генріетту до гробовой доски. Она тоже не прочь отъ этого. Но въ ихъ отношеніяхъ нётъ ничего поэтическаго, невыговариваемаго авторомъ, но понятнаго для читателей. Вся любовь ихъ испаряется въ словахъ, въ дерзкихъ поцалуяхъ со стороны поэта, и въ «ахъ, что вы это?» со стороны хорошенькой мъщаночки. Вдругъ, Рейхенбаху предстаетъ Леонора. Это актриса,femme émancipée нашего времени, жрица искусства и любви. Любовница министра, дряхдаго, развратнаго старичишки, она томится жаждою любви глубокой и возвышенной. Въ Рейхенбахъ находить она свой вдеалъ. И вотъ, вы думаете, что она перерождается, какъ баядера Гёте, —ничего не бывало! Она только говорить о перерождения, о возстания, о пламени любви своей. Вы думаете, что Рейхенбахъ оставляетъ для этой сильной, пламенной и страстной души, столь обаятельной для юношей, -- оставляеть для нея свою ребяческую любовишку къ добренькой кухарочку,-ничего не бывало! Онъ только колеблется между тою и другою, и въ этомъ колебаніи высказывается вся слабость его слабенькой натуры. Наконець Генріетта рёшительно побёждаеть, Въ строгомъ смыслѣ слова, литературная дѣятельность ограничивалась исключительно стихами. Гоголь былъ отцомъ русской прозы, и не только былъ отцомъ ея, но быстро доставилъ ей рѣшительный перевѣсъ надъ поэзіею, перевѣсъ, сохраняемый ею до сихъ поръ. Онъ не имѣлъ ни предшественниковъ, ни помощниковъ въ этомъ дѣлѣ. Ему одному проза обязана и своимъ существованіемъ, и всѣми своими успѣхами.

«Какъ! не имълъ предшественниковъ или помощниковъ? Развъ можно забывать о прозаическихъ произведеніяхъ Пушкина?»— Нельзя, но во-первыхъ, они далеко не имъютъ того значенія въ исторіи литературы, какъ его сочиненія, писанныя стихами: «Капитанская дочка» и «Дубровскій»—повъсти, въ полномъ смыслъ

особенно потому что Леонора впадаетъ въ бѣшенство и неистовствуетъ, какъ пьяная гетера, вмёсто того, чтобъ представлять изъ себя плачущую слезами любви и раскаянія падшую пери. И чёмъ же оканчивается любовь нашего великаго повта? а вотъ чёмъ, послушайте: «Генріетта ни за что не хотёла «соглашаться съ Вильгельмомъ, который увѣрялъ, что съ этихъ поръ онъ «перестанетъ писать стихи. На усиленныя просьбы Генріетты не оставлять «стиховъ, онъ отвѣчалъ, смѣясь, что готовъ писать, но – только колыбельныя «пѣсни для своихъ дѣтей. Тутъ нескромному Вильгельму зажали ротъ ма-«левькою ручкою, краснѣли и не внали куда дѣваться, пока другіе собесѣд-«ники смѣялись громко...» О, честное компанство добрыхъ мѣщанъ? О, великій поэтъ, вышедшій изъ маленькой фантазіи! Видите ли, какъ ложная, натянутая идеальность сходится наконецъ съ пошлою прозою живня, мирится съ нею на конфектныхъ страстишкахъ, картофельныхъ нѣжностяхъ и плоскихъ шуткахъ?.. Это не то, что на человѣческомъ языкѣ называется «любить», а то, на мѣщанскомъ языкѣ называется «амуриться»...

«Вообще, многое въ романъ г. Полеваго можетъ быть прочтено не безъ удовольствія, а иное и съ удовольствіемъ, но цълое странно: теперь оно развъ усыпить сладко, и ужь никого не увлечеть. Когда, рисун смъшное, авторъ знаетъ, что онъ рисуетъ смъшное, —картина можетъ быть великимъ созданіемъ; но когда авторъ изображаетъ намъ Донъ-Кихота, думая изображать Александра Македонскаго или Юлія Цезаря, —картина выйдетъ суздальская, лубочная литографія съ изображеніемъ райской птицы и наивною надиисью:

> Райская птица Сиренъ, Гласъ ся въ пъніи зъло силенъ: Когда Господа воспъваетъ, Сама себя позабываетъ...

Позвія, поэть, любовь, женщина, жизнь, ихъ взаминыя отношенія, —все это въ «Аббаддонѣ» похоже на цвёты, сдёланные изъ старыхъ тряцокъ... (Отеч. Зап. 1841 г., томъ XV, библіограф. хроника).

слова превосходныя; но укажите, въ чемъ отразилось ихъ вліяніе? гдё школа писателей, которыхъ было бы можно назвать послёдователями Пушкина, какъ прозаика? А литературныя произведенія бывають одолжены значеніемъ не только своему художественному достоинству, но даже (или даже еще более) своему вліянію на развитіе общества или, по крайней муру, литературы. Но главное-Гоголь явился прежде Пушкина, какъ прозанка. Первыми изъ прозаическихъ произведеній Пушкина (если не считать незначительныхъ отрывковъ) были напечатаны «Повести Белкина»-въ 1831 г.; но всъ согласятся, что эти повъсти не имъли большаго художественнаго достоинства. Затёмъ, до 1836 года, была напечатана только «Пиковая дама» (въ 1834 году)-никто не сомнѣвается въ томъ, что эта небольшая пьеса написана прекрасно, но также никто не припишетъ ей особенной важности. Между твиъ, Гоголемъ были напечатаны «Вечера на хуторѣ» (1831-1832), «Повесть о томъ, какъ поссорился Иванъ Ивановичъ съ Иваномъ Никифоровичемъ» (1833), «Миргородъ» (1835)-то есть, все, что въ послёдствіи составило двё первыя части его Сочиненій; кромё того, въ «Арабескахъ» (1835)-«Портретъ», «Невскій проспектъ», «Записки сумасшедшаго». Въ 1836 году Пушкинъ напечаталъ «Капитанскую дочку»-но въ томъ же году явился «Ревизоръ», и кромѣ того «Коляска», «Утро деловаго человека» и «Носъ». Такимъ образомъ, большая часть произведеній Гоголя, и въ томъ числѣ «Ревизоръ», были уже извёстны публикв, когда она знала еще только «Пиковую даму» и «Капитанскую дочку» («Арапъ Петра Великаго», «Лѣтопись села Горохина», «Сцены изъ рыцарскихъ временъ» были напечатаны уже въ 1837 г., по смерти Пушкина, а «Дубровскій» только въ 1841)-публика имѣла довольно времени проникнуться произведеніями Гоголя прежде, нежели познакомилась съ Пушкинымъ, какъ прозаикомъ.

Въ общемъ теоретическомъ смыслѣ, мы не думаемъ отдавать предпочтенія прозаической формѣ надъ поэтическою, или наоборотъ—у каждой изъ нихъ есть свои несомнѣнныя преимущества; но что касается собственно русской литературы, то смотря на нее съ исторической точки зрѣнія, нельзя не признать, что всѣ предъидущіе періоды, когда преобладала поэтическая форма, далеко уступаютъ въ значеніи и для искусства и для жизни послѣднему, Гоголевскому періоду, періоду господства прозы. Что принесетъ лите-

16

í

ратур'й будущее, мы не знаемъ; мы не им'вемъ основаній отказывать нашей поэзіи въ великой будущности; но должны сказать, что до настоящаго времени прозаическая форма была и продолжаеть быть для насъ гораздо плодотворне стихотворной, что Гоголь далъ существованіе этой важнійшей для насъ отрасли литературы, и единственно онъ доставилъ ей тотъ р'шительный перев'ясъ, который она сохраняетъ до настоящаго времени и по всей в'Ероятности сохранитъ еще надолго.

Нельзя сказать, напротивъ того, чтобы Гоголь не имѣлъ предшественниковъ въ томъ направлении содержания, которое называютъ сатирическимъ. Оно всегда составляло самую живую, или, лучше сказать, единственную живую сторону нашей литературы. Не будемъ дълать распространеній на эту общепризнанную истину, не будемъ говорить о Кантемирѣ, Сумароковѣ, Фонвизинѣ и Крыловѣ, но должны упомянуть о Грибойдови. «Горе отъ ума» имиетъ недостатки въ художественномъ отношения, но остается до сихъ поръ одною изъ самыхъ любимыхъ книгъ, потому что представляетъ рядъ превосходныхъ сатиръ, изложенныхъ то въ формѣ монологовъ, то въ видъ разговоровъ. Почти столь же важно было вліяніе Пушкина, какъ сатирическаго писателя, какимъ онъ явился преимущественно въ «Онѣгинѣ». И однако же, несмотря на высокія достоинства и огромный успѣхъ комедіи Грибоѣдова и романа Пушкина, должно приписать исключительно Гоголю заслугу прочнаго введенія въ русскую изящную литературу сатирическаго — или, какъ справедливъе будетъ называть его, критическаго направленія \*).

Г

<sup>\*)</sup> Въ новъйшей наукъ, критикою называется нетолько сужденіе о явленіяхъ одной отрасли народной жизни — искусства, литературы или науки, но вообще сужденіе о явленіяхъ жизни, произносимое на основаніи понятій, до которыхъ достигло человъчество, и чувствъ, возбуждаемыхъ этими явленіями при сличеніи ихъ съ требованіями разума. Понимая слово «критика» въ этомъ общирнѣйшемъ смыслѣ, говорятъ: «Критическое направленіе въ изящной литературѣ, въ поэзіи» — этимъ выраженіемъ обозначается направленіе до нѣкоторой степени сходное съ «аналитическимъ направленіямъ, анализомъ» въ литературѣ, о которомъ такъ много говорили у насъ. Но различіе состоитъ въ томъ, что «аналитическое направленіе» можетъ изучать подробности житейскихъ явленій и воспроизводить ихъ подъ вліяніемъ самыхъ разнородныхъ стремленій, даже безъ всякаго стремленія, безъ мысли и смысла; а «критическое направленіе» при подробномъ изученіи и воспроизведеніи явленій жазъъ, проникнуто сознаніемъ о соотвѣтствіи или несоотвѣтствім наученныхъ явленій

Несмотря на вопросъ, возбужденный его комедіею, Грибовдовъ не имѣлъ послѣдователей, и «Горе отъ ума» осталось въ нашей литературѣ одинокимъ, отрывочнымъ явленіемъ, какъ прежде комедія Фонвизина и сатиры Кантемира, осталось безъ зам'ятнаго вліянія на литературу, какъ басни Крылова \*). Что было тому причиною? Конечно, господство Пушкина и плеяды поэтовъ, его окружавшей. «Горе отъ ума» было произведеніемъ, на столько блестящимъ и живымъ, что не могло не возбудить общаго вниманія; но геній Грибойдова не быль такъ великъ, чтобы однимъ произведеніемъ пріобрѣсть съ перваго же раза господство надъ литературою. Что же касается до сатирическаго направленія въ произведеніяхъ самого Пушкина, то оно заключало въ себѣ слишкомъ мало глубины и постоянства, чтобы производать замѣтное дѣйствіе на публику и литературу. Оно почти совершенно пропадало въ общемъ впечатлёніи чистой художественности, чуждой опредёленнаго направленія, — такое впечатлёніе производять не только всё другія лучшія произведенія Пушкина---«Каменный гость», «Борись Годуновъ», «Русалка» и проч., но и самый «Онѣгинъ»: — у кого есть сильное предрасположение къ критическому взгляду на явленія жизни, только на того произведуть вліяніе б'вглыя и легкія сатирическія замѣтки, попадающіяся въ этомъ романѣ; -- читателями, не предрасположенными къ нимъ, они не будутъ замѣчены, потому что действительно составляють только второстепенный элементъ въ содержании романа.

Такимъ образомъ, не смотря на проблески сатиры въ «Онѣгинѣ» и блестящія филиппики «Горе отъ ума», критическій элементъ игралъ въ нашей литературѣ до Гоголя второстепенную роль. Да и не только критическаго, но и почти никакого другаго опредѣленнаго элемента нельзя было отъискать въ ея содержаніи, если смотрѣть на общее впечатлѣніе, производимое всею массою

съ нормою разума и благороднаго чувства. Потому «критическое направленіе» въ литературѣ есть одно изъ частныхъ видоизмѣненій «аналитическаго направленія» вообще. Сатирическое направленіе отличается отъ критическаго, какъ его крайность, не заботящаяся объ объективности картинъ, и допускающая утрировку.

\*) Мы говоримъ о направления литературы, о ен духъ, стремленияхъ, а не о развития литературнаго языка, — въ послъднемъ отношения, какъ уже тысячу разъ было замъчаемо въ нашихъ журналахъ, Крыловъ долженъ быть считаемъ однимъ изъ предшественниковъ Пушкина. сочиненій, считавшихся тогда хорошими или превосходными, а не останавливаться на немногихъ исключеніяхъ, которыя, являясь случайными, одинокими, не производили замѣтной перемѣны въ общемъ духѣ литературы. Ничего опредѣленнаго не было въ ея содержанія. — сказали мы, — потому что въ ней почти вовсе не было содержанія. Перечитывая всѣхъ этихъ поэтовъ — Языкова, Козлова и проч., дивишься тому, что на столь бѣдныя темы, съ такимъ скуднымъ запасомъ чувствъ и мыслей, успѣли они написать столько страницъ, — хотя и страницъ написано ими очень немного — приходишь наконецъ къ тому, что спрашиваешь себя: да о чемъ же они писали? и писали ли они хотя о чемъ нибудь; или просто ни о чемъ? Многихъ не удовлетворяетъ содержаніе Пушкинской поэзіи, но у Пушкина было во сто разъ больше содержанія, нежели у его сподвижниковъ, взятыхъ вмѣстѣ. Форма была у нихъ почти все, подъ формою не найдете у нихъ почти ничего.

Такимъ образомъ за Гоголемъ остается заслуга, что онъ первый даль русской литератур'в рышительное стремление къ содержанію, и притомъ стремленіе въ столь плодотворномъ направленіи, какъ критическое. Прибавимъ, что Гоголю обязана наша литература и самостоятельностью. За періодомъ чистыхъ подражаній и передѣлокъ, какими были почти всѣ произведенія нашей литературы до Пушкина, слёдуеть эпоха творчества, нёсколько болёе свободнаго. Но произведенія Пушкина все еще очень близко напоминаютъ или Байрона, или Шекспира, или Вальтера-Скотта. Не говоримъ уже о Байроновскихъ поэмахъ и «Онѣгинѣ», котораго несправедливо называли подражаніемъ «Чайльдъ-Гарольду», но который однако же дъйствительно не существоваль бы безъ этого Байроновскаго романа; но точно также «Борисъ Годуновъ» слишкомъ замѣтно подчиняется историческимъ драмамъ Шекспира, «Русалка»---прямо возникла изъ «Короля Лира» и «Сна въ лътнюю ночь», «Капитанская дочка»--изъ романовъ Вальтера-Скотта. Не говоримъ уже о другихъ писателяхъ той эпохи, --ихъ зависимость отъ того или другаго изъ европейскихъ поэтовъ слишкомъ ярко бросается въ глаза. То ли теперь?-повъсти г. Гончарова, г. Григоровича, Л. Н. Т., г. Тургенева, комедіи г. Островскаго также мало наводять вась на мысль о заимствовании, также мало напоминаютъ вамъ, что либо чужое, какъ романъ Диккенса, Теккерея, Жоржа-Санда. Мы не думаемъ дѣлать сравненія между

2\*

этими писателями по таланту или значенію въ литературѣ; но дѣло въ томъ, что г. Гончаровъ представляется вамъ только г. Гончаровымъ, только самимъ собою, г. Григоровичъ также, каждый другой даровитый нашъ писатель также, —ничья литературная личность не представляется вамъ двойникомъ какого нибудь другаго писателя, ни у кого изъ нихъ не выглядывалъ изъ-за плечъ другой человѣкъ, подсказывающій ему—ни о комъ изъ нихъ нельзя сказать «Сѣверный Диккенсъ», или «Русскій Жоржъ-Сандъ», или «Теккерей сѣверной Пальмиры». Только Гоголю мы обязаны этою самостоятельностью, только его творенія своею высокою самобытностью подняли нашихъ даровитыхъ писателей на ту высоту, гдѣ начинается самобытность.

Впрочемъ, какъ ни много почетнаго и блестящаго въ титулѣ «основатель плодотворнъйшаго направленія и самостоятельности въ литературѣ»-но этими словами еще не опредѣляется вся великость значенія Гоголя для нашего общества и литературы. Онъ пробудилъ въ насъ сознаніе о насъ самихъ-вотъ его истинная заслуга, важность которой не зависить оть того, первымъ или десятымъ изъ нашихъ великихъ писателей должны мы считать его въ хронологическомъ порядкѣ. Разсмотрѣніе значенія Гоголя въ этомъ отношении должно быть главнымъ предметомъ нашихъ статей,-дъло очень важное, которое быть можетъ признали бы мы превосходящимъ наши силы, если бы большая часть этой задачи не была уже исполнена, такъ что намъ, при разборѣ сочиненій самого Гоголя остается почти только приводить въ систему и развивать мысли, уже высказанные критикою, о которой мы говорили въ началѣ статьи; --- дополненій, собственно намъ принадлежащихъ, будетъ немного, потому что, хотя мысли, нами развиваемыя, были высказываемы отрывочно, по различнымъ поводамъ, однако же если свести ихъ вмъстъ, то немного останется пробъловъ, которые нужно дополнить, чтобы получить всестороннюю характеристику произведеній Гоголя. Но чрезвычайное значеніе Гоголя для русской литературы еще не совершенно опредъляется оцънкою его собственныхъ твореній: Гоголь важенъ не только, какъ геніальный писатель, но вмёстё съ тёмъ и какъ глава школы-единственной школы, которою можеть гордиться русская литература, -потому что ни Грибобдовъ, ни Пушкинъ, ни Лермонтовъ, ни Кольцовъ не имбли учениковъ, которыхъ имена были бы важны для исторіи русской

#### ОБЩІЯ ЗАМЪЧАНІЯ.

литературы. Мы должны убѣдиться, что вся наша литература, на сколько она образовалась подъ вліяніемъ нечужеземныхъ писателей, примыкаетъ къ Гоголю и только тогда представится намъ въ полномъ размѣрѣ все его значеніе для русской литературы. Сдѣлавъ этотъ обзоръ всего содержанія нашей литературы въ ея настоящемъ развитіи, мы будемъ въ состояніи опредѣлить, что она уже сдѣлала и чего мы должны еще ожидать отъ нея, — какіе залоги будущаго представляетъ она, и чего еще не достаетъ ей, — дѣло интересное, потому что состояніемъ литературы опредѣляется состояніе общества, отъ котораго всегда она зависитъ.

Какъ ни справедливы мысли о значении Гоголя, высказанныя здѣсь,---мы можемъ, нисколько не стѣсняясь опасеніями самохвальства, называть ихъ совершенно справедливыми, потому что онѣ высказаны въ первый разъ не нами, и мы только усвоили ихъ, слёдовательно самолюбіе наше не можеть ими гордиться, оно остается совершенно въ сторонѣ, -- какъ ни очевидна справедивость этихъ мыслей, но найдутся люди, которымъ покажется, что мы слишкомъ высоко ставимъ Гоголя. Это потому, что до сихъ поръ еще остается много людей, возстющихъ противъ Гоголя. Литературная судьба его въ этомъ отношении совершенно различна отъ судьбы Пушкина. Пушкина давно уже всѣ признали великимъ, неоспоримо великимъ писателемъ; имя его-священный авторитетъ для каждаго русскаго читателя и даже нечитателя, какъ, напримёръ, Вальтеръ Скоттъ авторитетъ для каждаго англичанина, Ламартинъ и Шатобріанъ для француза, или, чтобы перейдти въ болёе высокую область, Гете для нёмца. Каждый русскій есть почитатель Пушкина, и никто не находить неудобнымъ для себя признавать его великимъ писателемъ, потому что поклонение Пушкину не обязываеть ни къ чему, понимание его достоинствъ не обусловливается никакими особенными качествами характера, никакимъ особеннымъ настроеніемъ ума. Гоголь, напротивъ, принадлежитъ къ числу техъ писателей, любовь къ которымъ требуетъ одинаковаго съ ними настроенія души, потому что ихъ дѣятельность есть служение опредвленному направлению нравственныхъ стремлений. Въ отношеніи къ такимъ писателямъ, какъ напримѣръ, къ Жоржу Занду, Беранже, даже Диккенсу и отчасти Теккерею, публика разделяются на двё половины: одна не сочувствующая ихъ стремленіямъ, негодуетъ на нихъ; но та, которая сочувствуетъ, до предан-

ности любить ихъ, какъ представителей ея собственной нравственной жизни, какъ адвокатовъ ся собственныхъ горячихъ желаній и задушевнѣйшихъ мыслей. Отъ Гете никому не было ни тепло, ни холодно; онъ равно привътливъ и утонченно деликатенъ къ каждому — къ Гете можетъ являться каждый, каковы бы ни были его права на нравственное уважение — уступчивый, мягкій и въ сущности довольно равнодушный ко всему и ко всёмъ, хозяинъ ни кого не оскорбитъ не только явною суровостью, даже ни однимъ щекотливымъ намекомъ. Но если рѣчи Диккенса или Жоржа Санда служать утвшеніемъ или подкрвпленіемъ для однихъ, то уши другихъ находять въ нихъ много жестокаго и въ высшей степени не пріятнаго для себя. Эти люди живуть только для друзей; они не держатъ открытаго стола для каждаго встречнаго и поперечнаго; иной, если сядеть за ихъ столъ, будетъ давиться каждымъ кускомъ и смущаться отъ каждаго слова; и убѣжавъ изъ этой тяжелой бесёды, вёчно будетъ онъ «поминать лихомъ» суроваго хозяина. Но если у нихъ есть враги, то есть и многочисленные друзья; и никогда «незлобивый поэть» не можеть имъть такихъ страстныхъ почитателей, какъ тотъ, кто, подобно Гоголю, «питая грудь ненавистью» ко всему низкому, пошлому и пагубному, «враждебнымъ словомъ отрицанья» противъ всего гнуснаго «проповѣдуетъ любовь» къ добру и правдѣ. Кто гладитъ по шерсти всѣхъ и все, тотъ, кромѣ себя, не любитъ никого и ничего; кѣмъ довольны всѣ, тотъ не дѣлаетъ ничего добраго, потому что добро невозможно безъ оскорбленія зда. Кого никто не ненавидить, тому никто ничвмъ не обязанъ.

Гоголю многимъ обязаны тѣ, которые нуждаются въ защитѣ; онъ сталъ во главѣ тѣхъ, которые отрицаютъ злое и пошлое. Потому онъ имѣлъ славу возбудить во многихъ вражду къ себѣ. И только тогда будутъ всѣ единогласны въ похвалахъ ему, когда исчезнетъ все пошлое и низкое, противъ чего онъ боролся!

Мы сказали, что наши слова о значени произведений самого Гоголя будуть только въ немногихъ случаяхъ дополнениемъ, а по большей части только сводомъ и развитиемъ воззрѣний, выраженныхъ критикою Гоголевскаго періода литературы, центромъ которой были «Отечественныя Записки», главнымъ дѣятелемъ тотъ критикъ, которому принадлежатъ «Статьи о Пушкинѣ». Такимъ образомъ, эта половина нашихъ статей будетъ имѣть по преимуществу историческій характерь. Но исторію надобно начинать съ начала,--и прежде, нежели будемъ мы излагать мнёнія, которыя принимаемъ, должны мы представить очеркъ мнёній, высказанныхъ относительно Гоголя представителями прежнихъ литературныхъ партій. Это темъ болѣе необходимо, что критика Гоголевскаго періода развивала свое вліяніе на публику и литературу въ постоянной борьбѣ съ этими партіями, что отголоски сужденій о Гоголь, высказанныхъ этими партіями, слышатся еще до сихъ поръ, - и наконецъ потому, что этими сужденіями отчасти объясняются «Выбранныя места изъ переписки съ друзьями»---этого столь замѣчательнаго, и повидимому, страннаго факта въ дъятельности Гоголя. Мы должны будемъ касаться этихъ сужденій, и нужно знать ихъ происхожденіе, чтобы надлежащимъ образомъ оцёнить степень ихъ добросовёстности и справедливости. Но, чтобы не слишкомъ растянуть нашъ обзоръ отношеній къ Гоголю людей, литературныя мнѣнія которыхъ неудовлетворительны, мы ограничимся изложеніемъ сужденій только трехъ журналовъ, бывшихъ представителями важвѣйшихъ изъ второстепенныхъ направленій въ литературѣ.

Сильнъйшимъ и достойнъйшимъ уваженія изъ людей, возстававшихъ противъ Гоголя, былъ Н. А. Полевой. Всъ другіе, когда не повторяли его слова, нападая на Гоголя, выказывали въ себъ только отсутствіе вкуса, и потому не заслуживають большаго вни-/ манія. Напротивъ того, если нападенія Полеваго и были ръзки, если иногда переходили даже границы литературной критики и принимали, какъ тогда выражались, «юридическій характеръ»,—то всегда въ нихъ видънъ умъ, и, какъ намъ кажется, Н. А. Полевой, не будучи правъ, былъ однако же добросовъстенъ, возставая противъ Гоголя не по низкимъ разсчетамъ, не по внушеніямъ самолюбія или личной вражды, какъ многіе другіе, а по искреннему убѣжденію.

Послѣдніе годы дѣятельности Н. А. Полеваго нуждаются въ оправданіи. Ему не суждено было счастіе сойти въ могилу чистымъ отъ всякаго упрека, отъ всякихъ подозрѣній, — но многимъ ли изъ людей, долго принимавшихъ участіе въ умственныхъ или другихъ преніяхъ, достается на долю это счастіе? Самъ Гоголь также нуждается въ оправданіяхъ, и намъ кажется, что Полевой можетъ быть оправданъ гораздо легче, нежели онъ.

Важнѣйшимъ лятномъ на памяти Н. А. Полеваго лежитъ то.

что онъ, сначала столь бодро выступившій однимъ изъ предводителей въ литературномъ и умственномъ движении, ---онъ, знаменитый редакторъ «Московскаго Телеграфа», столь сильно действовавшаго въ пользу просвещения, разрушившаго столько литературныхъ и другихъ предубѣжденій, подъ конецъ жизни сталъ ратовать противъ всего, что было тогда здороваго и плодотворнаго въ русской литературѣ, занялъ съ своимъ «Русскимъ Вѣстникомъ» то самое положение въ литературѣ, которое нѣкогда занималъ «Вѣстникъ Европы», сдёлался защитникомъ неподвижности, закоснёлости, которую столь сильно поражаль въ лучшую эпоху своей діятельности. Умственная жизнь у насъ началась еще такъ недавно, мы пережили еще такъ мало фазисовъ развитія, что подобныя перемёны въ положения людей кажутся намъ загадочными; между тъмъ, въ нихъ ивть ничего страннаго, - напротивъ, очень естественно, что человъкъ сначала стоявшій во главъ движенія, дълается отсталымъ и начинаеть возставать противъ движенія, когда оно неудержимо продолжается далёе границъ, которыя онъ предвидёлъ, далёе ціли, къ которой онъ стремился. Не будемъ приводить примъровъ изъ всеобщей исторіи, хотя они скорве всего могли бы пояснить дело. И въ исторіи умственнаго движенія недавно быль великій, поучительный примёръ подобной слабости человёка, отстающаго отъ движенія, главою котораго онъ былъ — этотъ прискорбный примёръ мы видели на Шеллинге, котораго имя въ последнее время было въ Германіи символомъ обскурантизма, между тёмъ какъ нёкогда онъ придаль могупцественное движение философіи; но Гегель повель философію далѣе границъ, которыхъ не могла переступить система Шеллинга,-и предшественникъ, другъ, учитель и товарищъ Гегеля сталъ его врагомъ. И если бы самъ Гегель прожилъ нёсколько лётъ долее, онъ сделался бы противникомъ лучшихъ и вернейшихъ своихъ учениковъ,--и, быть можетъ, его имя сделалось бы также символомъ обскурантизма.

Мы не безъ намѣренія упомянули о Шеллингѣ и Гегелѣ, потому что для объясненія перемѣны въ положеніи Н. А. Полеваго, надобно припомнить его отношеніе къ разнымъ системамъ философіи. Н. А. Полевой былъ послѣдователемъ Кузена, котораго считалъ разрѣшителемъ всѣхъ премудростей и величайшимъ философомъ въ мірѣ. На самомъ же дѣлѣ, философія Кузена была составлена изъ довольно произвольнаго смѣшенія научныхъ понятій,

24

заимствованныхъ отчасти у Канта, еще болёе у Шеллинга, отчасти у другихъ нѣмецкихъ философовъ, съ нѣкоторыми обрывками изъ Декарта, изъ Локка и другихъ мыслителей, - и весь этотъ разнородный наборъ былъ въ добавокъ передъланъ и приглаженъ такъ, чтобы не смущать никакою смёлою мыслью предразсудковъ французской публики. Эта кашица называвшаяся «эклектическою философіею», не могла имъть большаго научнаго достоинства, но она была хороша темъ, что легко переваривалась людьми, еще не готовыми къ принятію строгихъ и рёзкихъ системъ нёмецкой философіи, и во всякомъ случав была полезна, какъ приготовленіе къ переходу оть прежней закоснѣлости и језунтскаго обскурантизма къ более здравымъ воззрениямъ. Въ этомъ смысле полезна была она и въ «Московскомъ Телеграфѣ». Но само собою разумѣется, что последователь Кузена не могъ примириться съ Гегелевскою философією, и когда Гегелевская философія проникла въ русскую литературу,-ученики Кузена оказались отсталыми людьми,-и ничего правственно преступнаго съ ихъ стороны не было въ томъ, что они защищали свои убъжденія и называли нельпымъ то, что говорили люди, опередившие ихъ въ умственномъ движении: нельзя обвинять человѣка за то, что другіе, одаренные болѣе свѣжими силами и большею рѣшительностью, опередили его, — они правы, потому что ближе къ истинѣ, но и онъ не виноватъ, онъ только ошибается. / 🗤

Новая критика опиралась на идеяхъ, принадлежащихъ строгой и возвышенной системѣ Гегелевой философіи, вотъ первая и едва ли не важнѣйшая причина того, что Н. А. Полевой не понималъ этой новой критики, и не могъ не возстать противъ нея, какъ человѣкъ, одаренный живымъ и горячимъ характеромъ. Что это несогласіе въ философскихъ воззрѣніяхъ было существеннымъ основаніемъ борьбы, видимъ изъ всего, что было писано и Н. А. Полевымъ и его молодымъ противникомъ, мы могли бы привести сотни примѣровъ, но довольно будетъ и одного. Начиная свои критическія статьи въ «Русскомъ Вѣстникѣ», Н. А. Полевой предпосылаетъ имъ profession de foi, въ которомъ излагаетъ свои принципы и показываетъ, чѣмъ будетъ отличаться «Русскій Вѣстникъ» отъ другихъ журналовъ, и вотъ какъ онъ характеризуетъ направленіе журнала, въ которомъ господствовали новыя возъръ́кы»: Въ одномъ изъ журналовъ нашихъ предлагали намъ жалкіе, уродливые обломки Гегедевской схоластики, излагая ее языкомъ, едва ли даже для самихъ издателей журнала понятнымъ. Все еще устремляясь уничтожать прежнее, вслѣдствіе спутанныхъ и перебитыхъ теорій своихъ, но чувствуя необходимость какихъ нибудь авторитетовъ, дико вопили о Шекспирѣ, создавали себѣ крошечные идеальчики и преклоняли колѣни передъ дѣтскою игрою бѣдной самодѣльщины, а вмѣсто сужденія употребляли брань, какъ будто брань доказательсство \*).

Видите ли, основнымъ пунктомъ обвиненія была приверженность къ «Гегелевской схоластикѣ», и всё остальные грѣхи противника выставляются какъ слѣдствія этого основнаго заблужденія. Но почему же Полевой считаетъ Гегелевскую философію ошибочною? потому что она для него непонятна, это прямо говоритъ онъ самъ. Точно также и противникъ его, основнымъ недостаткомъ, главною причиною паденія прежней романтической критики, выставлялъ то, что она опиралась на шаткую систему Кузена, не знала и не понимала Гегеля.

И дѣйствительно, несогласіе въ эстетическихъ убѣжденіяхъ было только слѣдствіемъ несогласія въ философскихъ основаніяхъ всего образа мыслей, — этимъ отчасти объясняется жестокость борьбы изъ-за одного разногласія въ чисто эстетическихъ понятіяхъ нельзя было бы такъ ожесточаться, тѣмъ болѣе, что въ сущности оба противника заботились не столько о чисто эстетическихъ вопросахъ, сколько вообще о развитіи общества, и литература была для нихъ драгоцѣнна преимущественно въ томъ отношеніи, что они понимали ее какъ могущественнейшую изъ силъ, дѣйствующихъ на развитіе нашей общественной жизни. Эстетическіе вопросы были для обоихъ по преимуществу только полемъ битвы, а предметомъ борьбы было вліяніе вообще на умственную жизнь.

Но что бы ни было существеннымъ содержаніемъ борьбы, поприщемъ ея были чаще всего эстетическіе вопросы, и намъ должно припомнить, хотя бѣглымъ образомъ, характеръ эстетическихъ убѣжденій школы, представителемъ которой былъ Н. А. Полевой, и показать ея отношеніи къ новымъ воззрѣніямъ.

Не будемъ однако слишкомъ подробно говорить о романтизмѣ,

<sup>\*)</sup> Прежде Полевой говорилъ, что разрушение старыхъ авторитетовъ было его дёломъ, и вообще ясно, что своего противника онъ считаетъ своимъ ученикомъ, въ ослёплении зашедшимъ далёе границъ, поставленныхъ учителемъ.

о которомъ шисано уже довольно много; скажемъ только, что французскій романтизмъ, поборниками котораго были и Марлинскій, я Полевой, надобно отличать отъ нѣмецкаго, вліяніе котораго на нашу литературу не было такъ сильно. (Баллады Саути, переведенныя Жуковскимъ, представляютъ уже англійское видоизмѣненіе нѣмецкаго романтизма). Нѣмецкій романтизмъ, гласными источни- ! ками котораго были -- съ одной стороны, --- фальшиво перетолкованныя мысли Фихте, съ другой — утрированное противодъйствіе вліянію ( французской литературы XVIII вѣка, былъ странною смѣсью стремленій въ задушевности, теплоть чувства, лежащей въ основаніи нѣмецкаго характера, съ такъ называемою тевтономаніею, пристрастіемъ къ среднимъ вѣкамъ, съ дикимъ поклоненіемъ всему, чёмъ средніе вёка отличались отъ новаго времени, --- всему, что было въ нихъ туманнаго, противоръчащаго ясному взгляду новой цивилизаціи, --- поклоненіемъ всёмъ предразсудкамъ и нелёпостямъ среднихъ вѣковъ. Этоть романтизмъ представляетъ очень много сходства съ мнѣніями, которыми одушевлены у насъ люди, видящіе идеаль русскаго человѣка въ Любимѣ Торцовѣ. Еще страннѣе сдѣлался романтизмъ, перешедши во Францію. Въ Германіи дѣло шло преимущественно о направлении, духѣ литературы: нѣмцамъ было ненужно много хлопотать о ниспровержения условныхъ псевдоклассическихъ формъ, потому что Лессингъ уже давно показалъ ихъ нелѣпость, а Гёте и Шиллеръ представили образцы художественныхъ произведеній, въ которыхъ идея не втискивается насильно въ условную, чуждую ей форму, а сама изъ себя рождаетъ форму, ей свойственную. У французовъ этого еще не было, -- имъ еще нужно было освободиться отъ эпическихъ поэмъ съ возваніями къ Музъ, трагедій съ тремя единствами, торжественныхъ одъ, избавиться отъ холодности, чопорности, условной и отчасти пошлой гладкости въ слогѣ, однообразномъ и вяломъ,-однимъ словомъ, романтизмъ засталъ у нихъ почти то самое, что было у насъ до Жуковскаго и Пушкина. Потому борьба обратилась преимущественно на вопросы о свободѣ фёрмы; на самое содержаніе смотрѣли французские романтики съ формалистической точки зрвния, стараясь сдёлать все наперекоръ прежнему: у псевдоклассиковъ лица раздѣлялись на героевъ и злодѣевъ, — противники ихъ рѣшили, что злодѣи не злодѣи, а истинные герои; страсти изображались у классиковь съ жеманной, холодной сдержанностью, ---романтическіе

герои начали неистовствовать и руками, и особенно языкомъ, безпощадно кричать всякую гиль и чепуху; классики хлопотали о щеголеватости, -- противники ихъ провозгласили, что всякая благовидность есть пошлость, а дикость, безобразіе-истинная художественность и т. д.; однимъ словомъ//романтики имѣли цѣлью не природу и человѣка, а противорѣчіе классикамъ; планъ произведенія, характеры и положенія действующихъ лицъ, и самый языкъ создавались у нихъ не по свободному вдохновенію, а сочинялись, придумывались по разсчету, и по какому же мелочному разсчету?--только для того, чтобы все это вышло решительно противъ того, какъ было у классиковъ. Потому-то у нихъ все выходило такъ же искуственно и натянуто, какъ и у классиковъ, только искуственность и натянутость эта была другаго рода: у классиковъ приглаженная и прилизанная, у романтиковъ — преднамфренно растрепанная. Здравый смыслъ былъ идоломъ классиковъ, незнавшихъ о существовании фантазіи; романтики сделались врагами здраваго смысла, и искуственно раздражали фантазію до болѣзненнаго напряженія. Посл'в этого очевидно, насколько у нихъ могло быть простоты, естественности, пониманія действительной жизни и художественности, --- ровно никакихъ слёдовъ. Таковы были произведенія Виктора Гюго, предводителя романтиковъ. Таковы же были у насъ произведенія Марлинскаго и Полеваго, для которыхъ, особенно для Полеваго, Викторъ Гюго былъ идеаломъ поэта и романиста. Кто давно не перечитываль ихъ повъстей и романовъ и не имветь охоты пересмотрвть ихъ, тотъ можетъ составить себв достаточное понятіе о характер' романтическихъ созданій, пробѣжавъ разборъ «Аббаддонны», приведенный нами выше. Откуда взялъ авторъ своего Рейхенбаха? развѣ одинъ изъ характеристическихъ типовъ нашего тогдашняго общества составляли пылкіе, великіе поэты съ глубоко-страстными натурами? — вовсе нътъ, о такихъ людяхъ не было у насъ и слуху. Рейхенбахъ просто придуманъ авторомъ; и развѣ основная тэма романа-борьба пламенной любви къ двумъ женщинамъ, дана правами нашего общества? развѣ мы походимъ на итальянцевъ, какими они представляются въ кровавыхъ мелодрамахъ? нѣтъ, на Руси съ самаго призванія варяговъ до 1835 года ввроятно не было ни одного случая, подобнаго тому, какой сочинился съ Рейхенбахомъ; и что для насъ интереснаго, что для насъ важнаго въ изображении столкновений, ришительно

чуждыхъ нашей жизни? — Эти вопросы о близкомъ соотношеніи поэтическихъ созданій къ жизни общества не приходили и въ голову романтическимъ сочинителямъ, — они хлопотали только о томъ, чтобы изображать бурныя страсти и раздирательныя положенія неистово фразистымъ языкомъ.

Мы вовсе не въ укоръ романтизму припоминаемъ его характеристику, а только для вывода соображеній о томъ, могъ ли человъкъ, пропитавшійся насквозь подобными понятіями объ искусствъ, понимать истинную художественность, могъ ли онъ восхищаться простотою, естественностью, вѣрнымъ изображеніемъ дѣйствительности. Мы не хотимъ смѣяться надъ романтиками, -- напротивъ, помянемъ ихъ добрымъ словомъ: они у насъ были въ свое время очень полезны: они возстали противъ закоснѣлости, неподвижной заплесневѣлости; еслибъ имъ удалось повести литературу по дорогѣ, которая имъ нравилась, это было бы дурно, потому что дорога вела къ вертепамъ фантастическихъ злодъевъ съ картонными кинжалами, жилищамъ фразёровъ, которые тщеславились выдуманными преступленіями и страстями; но это не случилось, --- романтики успѣли только вывесть литературу изъ неподвижнаго и прѣснаго болота, и она пошла своей дорогой, неслушаясь ихъ возгласовъ; слёдовательно вреда ей они не успёли сдёлать, а пользу сдёлали,--за что же бранить ихъ, и какъ же не помянуть добрымъ словомъ ихъ услуги?

Намъ нужно знать ихъ понятія не для того, чтобы смѣяться надъ ними, — это безполезно, посмѣемся лучше надъ тѣмъ, что въ насъ остается еще нелѣпаго и дикаго, — а для того, чтобы понять искренность и добросовѣстность ихъ борьбы противъ тѣхъ, которые явились послѣ нихъ, которые были лучше ихъ.

Въ самомъ дѣлѣ, могъ ли поклонникъ Виктора Гюго, авторъ «Аббаддонны», понимать эстетическую теорію, которая главными условіями художественнаго созданія ставила простоту и одушевленіе вопросами дѣйствительной жизни? Нѣтъ, и его нельзя обвинять за то, что онъ не понималъ того, чего не понималъ; должно только сказать, что были правы его противники, защищавшіе ученіе болѣе высокое и справедливое нежели понятія, которыхъ онъ держался.

Мы не думаемъ принимать сторону Н. А. Полеваго, какъ противника критики и литературы Гоголевскаго періода; быщотивъ, онъ былъ совершено неправъ, его противникъ совершенно правъ, мы утверждаемъ только, что основнымъ побужденіемъ къ борьбѣ и у Н. А. Полеваго, какъ у его противника, было неподдѣльное, непритворное убѣжденіе.

Борьба была жестока, и естественнымъ образомъ, влекла за собою безчисленныя оскорбленія самолюбію партизановъ той или другой стороны, — въ особенности стороны отсталой Слабвишей, потому что побъдитель можеть прощать обиды ослабъвающему противнику, но самолюбіе побѣждаемаго бываеть раздражительно и непримиримо. Потому очень можеть быть, что желчность различныхъ выходокъ Н. А. Полеваго усиливалась горькимъ чувствомъ сознанія въ томъ, что другіе заняди мѣсто впереди его, лишили его (и его убъжденія, потому что онъ дорожилъ своими убъжденіями) первенства, господства въ критикѣ, что литература перестала признавать его своимъ верховнымъ судьею, сознанія, что онъ не побъждаетъ, какъ прежде, а побъжденъ,-и болъзненными криками глубоко уязвляемаго самолюбія; но все это было только второстепеннымъ элементомъ, развившимся въ теченіе борьбы,--а истинными главными причинами борьбы были убѣжденія, безкорыстныя и чуждыя низкихъ разсчетовъ или мелочнаго тщеславія. Въ свое время, нельзя было не опровергать ошибочныхъ сужденій писателя, имѣвшаго столь сильный авторитеть; но изъ-за ошибочнаго направленія его діятельности нельзя было забывать ни того, что въ сущности онъ всегда оставался человѣкомъ, достойнымъ уваженія по характеру, ни въ особенности того, что въ прежнее время онь оказаль много услугь русской литературь и просвъщенію. Это было съ обычною прямотою всегда признаваемо его противникомъ и съ жаромъ высказано въ брошюръ «Николай Алексъевичъ Полевой».

Жестокія нападенія на Гоголя принадлежать къ числу важнѣйшихъ ошибокъ Н. А. Полеваго; они были одною изъ главныхъ причинъ нерасположенія, которое питало къ Полевому публика и лучшіе писатели прошедшаго десятилѣтія. Но должно только сообразить, что онъ никогда не могъ выйти изъ круга понятій разработанныхъ французскими романтиками, распространенныхъ у насъ его первымъ журналомъ, «Московскимъ Телеграфомъ», практически осуществившихся въ его повѣстяхъ и «Аббаддоннѣ», и мы убѣдимся, что Полевой не могъ понимать Гоголя, не могъ понимать лучшей стороны его произведеній, важнѣйшаго

30

ихъ значенія для литературы. Не могь понимать-и слѣдовательно ему долженъ былъ казаться несправедливымъ восторгъ, возбужденный въ позднъйшей критикъ этими произведеніями; какъ человѣкъ, привыкшій горячо защищать свои мнѣнія, онъ не могъ не подать громкаго голоса въ деле, котораго важность была столь сильно указываема и противникомъ Полеваго и жаркими толками въ публикѣ. Что это мнѣніе, основанное на эклектической философіи и романтической эстетикѣ, было въ высшей степени неблагопріятно Гоголю, нимало не удивительно, — напротивъ, иначе и быть не могло. Въ самомъ дѣлѣ, эклектическая философія всегда останавливалась на серединѣ пути, старалась занять «златую середину», говоря «нѣтъ», прибавлять и «да», признавая принципъ, не допускать его приложеній, отвергая принципъ, допускать его приложенія. «Ревизоръ» и «Мертвыя Души» были р'япительною противуположностью этому правилу портить впечатлёніе цёлаго примѣсью ненужныхъ и несправедливыхъ оговорокъ — они, какъ произведенія художественныя, оставляють эфекть цёльный, полный, опредъленный, неослабляемый посторонними и произвольными придёлками, чуждыми основной идеё, -и потому для послёдователя эклектической философіи они должны были казаться односторонними, утрированными, несправедливыми по содержанію. По формѣ они были совершенною противоположностью любимымъ стремленіямъ французскихъ романтиковъ и ихъ русскаго послѣдователя: «Ревизоръ» и «Мертвыя Души» не имѣютъ ни одного изъ тёхъ качествъ, за которыя Н. А. Полевой признавалъ великимъ созданіемъ искусства «Notre Dame de Paris» Виктора Гюго, и которыя старался онъ придать своимъ собственнымъ произведеніямъ: тамъ хитрая завязка, которую можно придумать только при высочайшей раздраженности фантазіи, характеры придуманные, небывалые въ свётё, положенія исключительныя, неправдоподобныя. и восторженный, горячечный тонъ; тутъ — завязка обиходный случай, извёстный каждому, характеры — обыденные, встрёчающіеся на каждомъ шагу, тонъ --- также обыденный. Это вяло, пошло, вульгарно, по понятіямъ людей, восхищающихся «Notre Dame de Paris». Н. А. Полевой поступалъ совершенно послѣдовательно, осуждая Гоголя и какъ мыслитель, и какъ эстетикъ. Нътъ сомнънія, что тонъ осужденія быль бы не такъ різокъ, если бы другіе не хвалили такъ Гоголя, и еслибъ эти другіе не были противниками. Н. А. Полеваго, — но сущность сужденія осталась бы та же; она зависѣла отъ философскихъ и эстетическихъ сужденій критика, а не отъ личныхъ его отношеній. И нельзя ставить ему въ вину рѣзкости этого тона: когда хвалители говорятъ громко, и необходимо и справедливо, чтобы люди, несогласные съ ихъ мнѣніемъ, высказывали свои убѣжденія столь же громко, — на чьей бы сторонѣ ни была правда, она выиграетъ отъ того, что преніе ведется во всеуслышаніе: современники яснѣе будутъ понимать сущность вопроса, да и приверженцы праваго дѣла ревностнѣе будутъ защищать его, когда поставлены въ необходимость вести борьбу съ противниками, оспаривающими каждый шагъ смѣло и по возможности сильно. И когда

## Смерть велить умолкнуть здобѣ,

исторія скажеть, что если побѣдители были правы и честны, то и нѣкоторые изъ побѣжденныхъ были честны; она признаетъ даже за этими честными побѣжденными ту заслугу, что ихъ упорное сопротивленіе дало возможность вполнѣ высказаться силѣ и правотѣ дѣла, противъ котораго они боролись. И если исторія будетъ считать достойнымъ памяти время, въ которое жили мы и наши отцы, она скажетъ, что Н. А. Полевой былъ честенъ въ дѣлѣ о Гоголѣ. Взглянемъ же ближе на его мнѣнія объ этомъ писателѣ.

Нѣкоторые люди, съ глазами болѣе свѣжими и проницательными, увидѣли въ «Вечерахъ на хуторѣ», «Миргородѣ» и повѣстяхъ, помѣщенныхъ въ «Арабескахъ», начало новаго періода для русской литературы, въ авторѣ «Тараса Бульбы» и «Ссоры Ивана Ивановича съ Иваномъ Никифоровичемъ» — преемника Пушкину. Авторъ статьи «О русской повѣсти и повѣстяхъ г. Гоголя», напечатанной въ 1835 г., когда еще не былъ извѣстенъ «Ревизоръ», заключаетъ свой обзоръ слѣдующими словами, которыя могли бы служить однимъ изъ блестящихъ доказательствъ его критической проницательности, еслибъ доказательства ея нужны были людямъ, хотя сколько нибудь слѣдившимъ за русскою литературою:

"Изъ современныхъ писателей никого не можно назвать поэтомъ, съ большей увёренностью и нимало незадумываясь, какъ г. Гоголя... Огличный характеръ повёстей г. Гоголя составляютъ: простота вымысла, народность, совершевная истина жизни, оригинальность и комическое одушевленіе, всегда побёждаемое глубовнить чувствомъ грусти и унынія. Причина всёхъ этихъ качествъ заключается въ одномъ источникѣ: г. Гоголь поэть, поэть жизни, дъйтельной. Г. Гоголь еще только началъ свое поприще; слъдовательно наше дъло высказать свое миѣніе о его дебють и о надеждахъ въ будущемъ, которыя подаетъ этотъ дебють. Эти надежды велики, ибо г. Гоголь владъетъ талантомъ необыкновеннымъ, сильнымъ и высокимъ. По крайней мъръ, въ настоящее время онъ является главою литературы, главою поэтовъ.

Другіе тогдашніе критики не воображали этого. «Вечера на хуторѣ» понравились всѣмъ веселостью разсказа; въ авторѣ замѣтили даже нѣкоторую способность довольно живо изображать лица и сцены изъ простонароднаго малороссійскаго быта; болѣе въ нихъ ничего не замѣтили, и были правы. Но неправы были старые критики въ томъ, что на Гоголя они до конца его дѣятельности смотрѣли, какъ на автора «Вечеровъ на хуторѣ», мѣряя всѣ слѣдующія его произведенія аршиномъ, который годенъ былъ только для этихъ первыхъ опытовъ, не понимая въ «Ревизорѣ» и «Мертвыхъ Душахъ» ничего такого, чего еще не было въ «Вечерахъ на хуторѣ» и видя признаки паденія таланта во всемъ, что въ послѣдующихъ сочиненіяхъ Гоголя не было похоже на «Вечера».

Такъ было и съ Н. А. Полевымъ. Только первыя и слабъйшія произведенія Гоголя остались для него понятны и хороши, потому что въ нихъ еще не преобладало новое начало, превышавшее уровень его понятій. Онъ всегда продолжалъ находить прекрасными «Вечера на хуторѣ», «Носъ», «Коляску»,-справедливо видя въ нихъ признаки большого дарованія, хотя, также справедливо, и не видя въ нихъ произведеній геніальныхъ, колоссальныхъ. Но вотъ явился «Ревизоръ»; люди, понявшіе это великое твореніе, провозгласили Гоголя геніальнымъ писателемъ; Н. А. Полевой, какъ и слёдовало ожидать, не понялъ и осудилъ «Ревизора» за то, что онъ не похожъ на «исторію о носв». Это очень любопытно, и было бы странно, еслибъ мы не видёли, что философско-эстетическія убъжденія критика были слишкомъ нервшительны и фантастичны для вмѣщенія идеи, выраженной «Ревизоромъ», и пониманія художественныхъ достоинствъ этого великаго произведенія. Вотъ какія мысли возбудилъ «Ревизоръ» въ Н. А. Полевомъ:

"Сочинитель "Ревизора" представилъ намъ собою печальный примъръ, какое зло могутъ причинить человёку съ дарованіемъ духъ партій и хвалебныя вопли друзей, корыствыхъ прислужниковъ, и той безсмысленной толпы, вото-

33

рая является окресть людей съ дарованіемъ. Благодарить Бога надобно скорёе за непріязнь, нежели за дружбу того народа, о которомъ говорилъ Пушкинъ.

## Ужь эти мнѣ друзья, друзья!

"Никто не сомнѣвается въ дарованіи г. Гоголя, и въ томъ, что у него есть свой безспорный участокъ въ области поэтическихъ созданій. Его участокъ-добродушная шутка, малороссійскій "жанрь"; похожій нѣсколько на дарованіе г. Основьяненки, но отдѣльный и самобытный, хотя также заключающійся въ свойствахъ малороссіянъ. Въ шуткѣ своего рода, въ добродушномъ разсказѣ о Малороссіи, въ хитрой простотѣ взгляда на міръ и людей, г. Гоголь превосходенъ, неподражаемъ. Какая прелесть его описаніе ссоры Ивана Ивановича, его "Старосвѣтскіе помѣщики", его изображеніе запорожскаго казацкаго быта въ Тарасѣ Бульбѣ (исключая тѣ мѣста, гдѣ запорожцы являются героями и смѣшатъ каррикатурой на Донъ-Кихота), его исторія о носѣ, о продажѣ коляски.

"Такъ и "Ревизоръ" его — фарсъ, который нравится именно тю́мъ, что въ немъ нъ́тъ ни драмы, ни цѣли, ни завязки, ни развязки, ни опредѣленныхъ характеровъ. Языкъ въ немъ неправильный, лица — уродливые гротески, характеры — китайскія тѣни, происшествіе — несбытное и нелѣпое, но все вмъ́стѣ уморительно смѣшно, какъ русская сказка о тяжбѣ ерша съ лещомъ, какъ повъ́сть о Дурнѣ, какъ малороссійская пѣсня:

> Танцовала рыба съ ракомъ, А петрушка съ пастарнакомъ, А цыбуля съ чеснокомъ...

"Не подумайте, чтобы такія созданія было легко писать, чтобы всякой могь писать ихъ. Для нихъ надобно дарованіе особенное, надобно родиться для нихъ, и притомъ еще часто то, что вамъ кажется произведеніемъ досуга, дѣломъ минуты, слѣдствіемъ веселаго расположенія духа, бываетъ трудомъ тяжелымъ, долговременнымъ, слѣдствіемъ грустнаго расположенія души, борьбою рѣзкихъ противоположностей.

"Съ "Ревизоромъ" обощинсь у насъ весьма несправедливо. Справедливо поступила только публика вообще, которая увлекается впечатлѣніемъ общимъ, безотчетнымъ, и почти никогда въ немъ не ошибается; но несправедливы были всѣ наши судьи и записные критики. Одни вздумали разбирать "Ревизора" по правиламъ драмы, чопорно оскорбились его шутками и языкомъ и сравняли его съ грязью. Другіе, напротивъ, мнимые друзья автора, увидѣли въ "Ревизорѣ" что-то Шекспировское, превознесли его, прославили, и вышла та же исторія, какая была съ Озеровымъ. Досадно вспомнить, какія были притомъ побужденія къ неумъреннымъ похваламъ. Но если они и были искренны, за то ошибочны; и посмотрите, какое зло онѣ причинили: видя осужденіе однихъ и похвалы другихъ, авторъ почелъ себя неузнаннымъ геніемъ, *не понялъ направленія своего* дарованія, и вмѣсто того, чтобы не браться за то, что ему не дано, усилить дѣятельность въ томъ направлении, которое пріобрѣдо ему общее уважение и славу, вспомнить слова Сужарокова:

> Слагай, къ чему тебя влечетъ твоя природа,— Лишь просвъщеніе, писатель, дай уму,

началь писать исторію, разсужденія о теоріи изящнаго, о художествахъ, принялся за фантастическіе, патетическіе предметы, точно такъ какъ Лафонтенъ нѣкогда доказывалъ, что онъ беретъ образцы у древнихъ классиковъ. Разумѣется, авторъ проигралъ свою тяжбу. Все, что здісь сказано, не выдумка наша и сказано не наобумъ: прочтите приложенное при новомъ изданіи «Ревизора» письмо автора, которое можно сохранить, какъ любопытную историческую черту, и какъ матеріалъ для исторіи человѣческаго сердца. Развѣ Шекспиръ только могъ бы такъ писать о себѣ и о своихъ твореніяхъ, и такъ говорить о характерѣ своего Гамлета, какъ г. Гоголь говорить о характерѣ Хлестакова. И съ тѣмъ вмѣстѣ письмо это дышитъ такою добродушною, поэтическою грустью.

"Но, скажутъ намъ, слёдственно, чёмъ же тутъ виноваты хвалители автора?—Тёмъ, что не увлеки они самолюбія авторскаго въ ошибку, осужденія могли благодётельно подёйствовать на автора и обратить его на прямой путь. Осужденія не погубятъ никогда, а восхваленія часто и почти всегда губятъ насъ. Таковъ человёкъ.

"И какъ не имёть столько уваженія къ самимъ себё, что изъ мелкаго разсчета корысти не стыдиться показать себя надувателями мыльныхъ пузырей! Если же хваленія происходять отъ безотчетнаго увлеченія, какъ до такой степени не отдавать себё отчетовъ о своихъ понятіяхъ, не научиться изъ опытовъ прошедшаго не повторять въ каждомъ поколёніи одну и ту же докучную сказку!" \*).

Возможно ли обвинять человѣка за то, что онъ не можетъ видѣть въ «Ревизорѣ» «ни драмы, ни цѣли, ни завязки, ни развязки, ни опредъленныхъ характеровъ»? Это все равно что обвинять почитателя «Русской сказки о тяжбѣ ерша съ лещемъ» за то, что онъ не понимаетъ «Гамлета» и не восхищается «Каменнымъ гостемъ» Пушкина. Онъ не понимаетъ этихъ произведеній, и только; чтожь прикажете съ нимъ дѣлать! Такова степень его эстетическаго развитія. Можно и должно сказать, что онъ ошибается, если онъ сказалъ, что «Гамлетъ» пустъ, а «Каменный гость» скученъ; можно прибавить, что онъ не судья этимъ произведеніямъ; но видѣть въ его сужденіяхъ преднамѣренное эстетическое преступленіе, желаніе ввести другихъ въ заблужденіе — невозможно: они слиш-

<sup>\*) &</sup>quot;Русскій Вѣстникъ", 1842 г., № 1.

комъ наивны, слишкомъ компрометируютъ умъ произносящаго ихъихъ можетъ произносить только тотъ, кто въ самомъ дълв не видить достоинствъ осуждаемыхъ имъ произведеній. Еслибъ онъ понималь хотя сколько нибудь, еслибь хотель преднамеренно вводить другихъ въ заблуждение, повѣрьте, онъ не сказалъ бы такъ. повѣрьте, онъ придумалъ бы хитрость нѣсколько лучшую. Рецензія, нами выписанная, рёзка до грубости, - но нельзя не видёть, что собственно противъ Гоголя авторъ ея не имъетъ враждебнаго расположенія. Напротивъ, сквозь тонъ, різкій до оскорбительности, слышно доброжелательное стремление возвратить талантливое заблудшее овча на путь истинный. Наставникъ ошибается, -- тотъ, кого онъ считаетъ блуднымъ сыномъ, идеть по прямому пути и не долженъ покидать его,---но въдь нельзя же осуждать человъка. если онъ возвышаетъ голосъ, чтобъ онъ достигъ до слуха погибающаго юноши, оглушеннаго, по мненію советника, коварными льстецами. Что эти люди не льстецы, мы знаемъ; что они не имѣли — къ сожалѣнію — особеннаго вліянія на Гоголя, мы также знаемъ: иначе онъ не писалъ бы такихъ «писемъ къ друзьямъ», и не сжегь бы втораго тома «Мертвыхъ Душъ». Но вѣдь не называютъ же преступникомъ врача, который отсталъ отъ современнаго движенія науки, прописываеть замысловатые рецепты, заставляющіе пожимать плечами отъ удивленія, - о немъ просто говорять, что онъ пересталъ быть хорошимъ врачемъ и перестаютъ обращать вниманіе на его сов'єты. — Но вотъ вышли «Мертвыя Души» — в возбудили восторгъ, какому не было примѣровъ на Руси, были восхвалены до небесъ, какъ колоссальнъйшее создание русской литературы;-съ точки зрѣнія, къ которой приросъ Н. А. Полевой, это столь превозносимое произведение должно было показаться еще хуже «Ревизора», и надобно было еще возвышать голосъ, чтобы онъ слышенъ былъ среди оглушительныхъ хвалебныхъ криковъ. И Полевой выразилъ свое суждение о новомъ произведении погибающаго талантливаго писателя обстоятельнее,--не голословно, какъ другіе, но съ доказательствами подробными, хорошо изложенными, касающимися не внишнихъ мелочей, но важныхъ сторонъ дъла:

"Мы сказали мизніе наше о литературныхъ достоинствахъ г. Гоголя, оцвняя въ немъ, что составляетъ его безспорное достоинство. Повторимъ слова наши (сыписана первая половина рецензіи, приведенной сыше). Осмёливаемся лутать, что такого миёнія не назовутъ миёніемъ, которое внушило бы предубѣжденіе, пристрастіе, личность противъ автора. Тѣмъ откровеннѣе скажемъ мы, что "Похожденія Чичикова или Мертвыя души", подтверждая наше мнѣніе, показываютъ справедливость и того, что мы прибавили къ мнѣнію нашему о дарованіи г. Гоголя (выписана другая половина рецензіи). Похожденія Чичикова также любопытная замѣтка для исторів литературы и человѣческаго сердда. Здѣсь видимъ, до какой степени можетъ увлечься съ прямой дороги дарованіе, и какія уродливости создаеть оно, идя путемъ превратнымъ. Съ чего началъ "Ревизоръ", то кончилъ "Чичиковъ"...

"Изъ всего, что пишетъ и что о самомъ себй говоритъ Гогодь, можно заключить, что онъ превратно смотритъ на свое дарованіе. Покупая созданія свои тяжкимъ трудомъ, онъ не думаетъ шутить, видитъ въ нихъ какія-то философическо-гуморическія творенія, почитаетъ себя философомъ и дидактикомъ, составляетъ себй какую-то ложную теорію искусства, и очень понятно, что почитая себя геніемъ универсальнымъ, онъ считаетъ самый способъ выраженія, нли языкъ свой, оригинальнымъ и самобытнымъ. Можетъ быть, такое мийніе о самомъ себй необходимо по природё его, но мы не перестанемъ однакомъ думать, что, при совётахъ благоразумныхъ друзей, г. Гогодь могъ бы убъдиться въ противномъ. Вопросъ: производилъ ли бы онъ тогда, или нётъ, свои прекрасныя созданія, можетъ быть рёшенъ положительно и отрицательно \*).

«Легко могло бы быть, что г. Гоголь отвергь бы тогда все, что вредило ему и также легко могло бы случиться, что разочарованный въ высокомъ мнѣніи о самомъ себѣ, онъ съ горестью бросилъ бы перо свое, какъ орудіе недостойной его величія шутки. Человѣкъ—загадка мудреная и сложная; но мы скорѣе склоняемся на первое изъ сихъ мнѣній, —сказать ли? —даже лучше желали бы, чтобъ г. Гоголь вовсе пересталъ писать, нежели, чтобы постепенно болѣе и болѣе онъ падалъ и заблуждался. По нашему мнѣнію, онъ уже и теперь далеко устранныся отъ истиннаго пути, если сообразить всѣ сочиненія его, начиная съ "Вечеровъ на хуторѣ близь Диканьки" до "Похожденій Чичикова". Все, что составляеть прелесть его увѣреній, постепенно исчезаеть у него. Все, что губитъ ихъ, постепенно усиливается».

«Гоголя захвалили,—говоритъ Полевой:—онъ возмечталъ, что призванъ писать высоко-философскія созданія, вообразилъ, что даже прекрасенъ языкъ, которымъ онъ пишетъ, когда вдается въ высокопарныя мечтанія, и посмотрите, къ чему это привело его—къ произведеніямъ, подобнымъ отрывку «Римъ», недавно напечатанному. «Римъ»—это «наборъ ложныхъ выводовъ, дѣтскихъ наблюденій, смѣшныхъ и ничтожныхъ замѣтокъ, не проникнутыхъ ни одною свѣтлою или глубокою мыслью, изложенныхъ языкомъ изломаннымъ, дикимъ, нелѣпымъ»—тутъ естъ и «смода волосъ», и «сіяющій снѣтъ лица», и «призракъ пустоты, который видится во

<sup>\*)</sup> Изъ сравненія съ предъядущими выписками очевидно, что подъ "прекрасными" должно здёсь принамать преимущественно: "Вечера на хуторъ" слабъйшія, по нынёшнему мнёнію публики, мяъ слёдующихъ повёстей.

всемъ», и «женщины, которыя подобно зданіямъ—или дворцы, или лачужки», —однимъ словомъ. «Римъ» — это «галиматья». Въ этомъ отзывѣ о «Римѣ» есть свои доля правды, и доля значительная. Мы должны будемъ еще обратиться къ «Риму», говоря о постепенномъ развитіи идей Гоголя, и тогда замѣтимъ, что опустилъ изъ виду Полевой, называя безусловною галиматьею «Римъ» — этотъ отрывокъ, дѣйствительно представляющій много дикаго, не лишенъ поэзіи. Не будемъ останавливаться и на замѣчаніяхъ относительно языка, —съ ними прійдется еще намъ имѣть дѣло. «Признаемся» продолжаетъ Полевой—«что прочитавши «письмо» при «Ревизорѣ» и «Римъ», мы уже немногаго ожидали отъ «Мертвыхъ Душъ», предвозвѣщенныхъ, какъ нѣчто великое и чудное. Подлинно чудное: «Мертвыя Души» превзошли всѣ наши ожиданія».

"Мы совсёмъ не думаемъ осуждать г. Гоголя за то, что онъ назвалъ "Мертвыя Души" поэмою. Разумёется, что такое названіе—шутка. "Для чего запрещать шутку? Наше осужденіе "Мертвыхъ Душъ» коснется болёе важнаго.

"Начнемъ съ содержанія-какая бъдность! Не помнимъ, читали или слышали мы, что кто то назвалъ "Мертвыя Души" старой понудкой на новый мада. Дбйствительно: "Мертвыя Души" сколокъ съ "Ревизора"---опять какой-то мошенникъ прівзжаеть въ городъ, населенный плутами и дураками, мошенничаетъ съ ними, обманываетъ ихъ, боясь преслѣдованія увзжаетъ тихонько, и---"конецъ поэмѣ"!-Надобно ли говорить, что шутка, въ другой разъ повторенная, становится скучна, а еще болёе, если она растянута на 475 страницъ? Но если мы къ тому прибавимъ, что "Мертвыя Души" составляя грубую каррикатуру, держатся на небывалыхъ и несбыточныхъ подробностяхъ; что лица въ нихъ всё до одного небывалыя преувеличенія, отвратительные мерзавцы или пошлые дураки, --- всё до одного, повторяемъ; что подробности разсказа наполнены такими выраженіями, что иногда бросаете книгу невольно; и наконецъ, что языкъ разсказа, какъ языкъ г. Гоголя въ "Римъ" и "Ревизоръ" можно назвать собраніемъ ошибокъ противъ логики и грамматики, -спрашиваемъ, что сказать о такомъ создания? Не должно ли съ грустнымъ чувствомъ видёть въ немъ упадокъ дарованія прекраснаго, и пожалёть еще объ одной изъ утрачениыхъ надеждъ нашихъ, пожалёть тёмъ болёе, что паденіе автора умышленно и добровольно?-Каррикатура, конечно, принадлежить къ области искусства, но каррикатура неперешедшая за предълъ изящнаго. Русская повёсть объ Еремушке и повивальной бабушке, какъ русская сказка о дьячке Савушкѣ, романы Диккенса <sup>1</sup>), неистовые романы новѣйшей французской словесности исключаются изъ области изящнаго, 2) если и допустимъ въ низшій

<sup>1</sup>) Романы Диккенса исключаются изъ области изящнаго.

<sup>3</sup>) Здёсь подравумёваются преимущественно романы Жоржъ-Санда-они иселючаются изъ области изящнаго! отдълъ исскуства грубые фарсы, итальянскія буффонады, эпическія поэмы на изнанку (travesti), поэмы въ родѣ "Елисся" \*). Можно ли не пожалёть, что прекрасное дарованіе г. Гоголя тратится на подобныя созданія!

«Искусству нечего дѣлать, не въ чемъ разсчитываться съ "Мертвыми Душами".

Видите ли, Полевой отказывается отъ мелочныхъ придирокъ къ заглавію «Мертвыхъ Душъ» — ужь за это одно онъ заслуживаетъ отличія оть другихъ рецензентовъ, «остроуміе которыхъ безконечно потвшалось надъ твмъ, что «Похожденія Чичикова» названы поэмою. Бёдность содержанія въ «Мертвыхъ Душахъ» — опять одно изъ твхъ сужденій, искренность которыхъ доказывается ихъ невообразимою наивностью замѣчаній, которыя возбуждають жалость къ сдѣлавшему ихъ и совершенно обезоруживають несогласнаго съ нимъ читателя. Но зам'втъте, однако же, что Полевой начинаеть съ существенныхъ сторонъ вопроса и достигаетъ даже нѣкоторой мѣткости упрековъ, замѣчая, что «Мертвыя Души» сколокъ съ «Ревизора»---это не придетъ въ голову никому изъ понимающихъ разницу между существеннымъ содержаніемъ «Ревизора» и «Мертвыхъ Душъ»: пасосъ одного произведенія составляетъ взяточничество, различные безпорядки и т. д., однимъ словомъ, преимущественно офиціальная сторона жизни, паеосъ другаго-частная жизнь, психологическое изображение различныхъ типовъ пустоты или одичалости. Но Полевой, не замѣчая существеннаго различія, смотрѣлъ на сюжеты обоихъ произведеній съ той чисто внѣшней точки зрвнія, съ которой можно находить, что «Горе отъ ума» есть повтореніе «Гамлета», потому что и здѣсь и тамъ главное лицо-юноша съ умомъ и прекраснымъ сердцемъ, окруженный дурными людьми, остающійся чисть среди ихъ, негодующій, говорящій много такого, что кажется нелёпо его слушателямъ, признаваемый наконецъ человѣкомъ сумасшедшимъ, опаснымъ, и немогущій жениться на девушке, которую любить. Сближеніе сюжетовь «Ревизора» съ «Мертвыми Душами» такъ же нелёпо, какъ и сбли-

<sup>\*)</sup> И такъ романы Диккенса и Жоржъ-Санда ниже самыхъ грубыхъ фарсовъ и буффонадъ, ниже даже поэмы "Елисей или раздраженный Вакхъ", ниже "Энеиды" вывороченной на изнанку Н. Осиповымъ и А. Котельницкимъ, —это все еще принадзежитъ хотя "низшему отдёлу" искусства, а произведенія Диккенса и Жоржъ-Санда совершенно "исключаются изъ области изящивато".

женіе сюжетовь «Гамлета» и «Горе оть ума»; но Полевой ум'яль выставить натянутыя черты мнимаго сходства довольно искуснымъ образомъ. Не придумано ли это сближение нарочно? нѣтъ, искренность его опять доказывается его наивностью, --- только отъ искренней души можеть умный человёкъ, каковъ безъ сомнёнія былъ Н. А. Полевой, говорить такія странныя вещи. Далёе начинаются жалобы на утрировку характеровъ и положеній, на неправдоподобность ихъ и проч. Отложимъ разборъ этихъ обвиненій до того времени, когда будемъ разсматривать «Мертвыя Души», а теперь ограничимся замѣчаніемъ, что отношенія романтической эстетики къ новѣйшимъ произведеніямъ искусства, сбросившимъ растрепанную изысканность французскихъ романтиковъ, къ людямъ, выучившимся писать романы съ лицами и положеніями, непохожими на «исполинские образы Виктора Гюго въ его «Notre Dame de Paris», достаточно опредѣляются тѣмъ, что Н. А. Полевой исключаеть романы Диккенса и Жоржа Санда изъ области искусства, ставятъ ихъ ниже самыхъ пошлыхъ фарсовъ, на одну степень съ «Сказкою о дурнѣ»--неужели противъ Диккенса и Жоржа Санда Н.А. Полевой имёль какія нибудь личности? Неужели и ихъ осуждаль онъ не по убѣжденію, а изъ какихъ нибудь постороннихъ видовъ? Кстати, о Лермонтовѣ онъ судитъ совершенно такъ же, какъ о Гоголь. Вотъ подлинныя его слова:

"Вы говорите, что ошибка прежняго искусства состояла именно въ томъ, что оно румянило природу и становило жизнь на ходули. Пусть такъ; но избирая изъ природы и жизни только темную сторону, выбирая изъ нихъ грязь, навозъ, развратъ и порокъ, не впадаете ли вы въ другую крайность, и изображаете ли върно природу и жизнь? Природа и жизнь, такъ какъ онъ есть, представляють намъ рядомъ жизнь и смерть, добро и зло, свётъ и тёнь, небо и землю. Избирая въ картину свою только смерть, зло, тёнь, землю, върно ли списываете вы природу и жизнь? Вамъ скучны прежніе герои искусства, -- во поважите же намъ человъка и людей, да, человъка, а не мерзавца, не чудовище, людей, а не толпу мошенниковъ и негодяевъ. Иначе лучше примемся мы за прежнихъ героевъ, которые иногда скучны, но не возмущаютъ, по крайней мъръ, нашей души, не оскорбляють нашего чувства. Изобразить человъка съ его добромъ и зломъ, мыслыю неба и жизныю земли, примирить для насъ видимый раздоръ действительности изящною идеею искусства, постигшаго тайну жизни,-вотъ цёль художника: но къ ней ли устроены Герои нашею еремени и Мертвыя Души? Напрасно будете вы ссылаться на Шекспира, на Вивтора Гюго, на Гёте. Кромѣ рого, что худое у Шекспира худо, Шекспирь не темъ великъ, что Офелія поетъ у него неблагопристойвую песню, Фальстафъ ругается и нянька Юлін говоритъ двусмысленности, —но похожи ли ваши грязныя каррикатуры на созданія высокаго гумора Шекспирова, на исполинскіе образы Виктора Гюго (мы говоримъ объ его Notre Dame de Paris), на многостороннія созданія Гёте?"

Зачёмъ мы приводимъ буквально столько отрывковъ изъ грубыхъ рецензій Н. А. Полеваго? Затёмъ, что онё имѣютъ одно несомнённое достоинство: связность, догичность, послёдовательность въ образѣ сужденій. Надобно же намъ видѣть, съ какими поня- \_ тіями объ искусствѣ необходимо связаны упреки Гоголю въ односторонности направленія, — упреки, которые до сихъ поръ повторяются людьми, непонимающими ихъ значенія, непонимающими, что кто называеть Гоголя одностороннимъ и сальнымъ, долженъ въ такой же степени одностороннимъ и сальнымъ, называть и Лермонтова, находить, что «Герой нашего времени» произведение грязное и гадкое, что романы Диккенса и Жоржъ-Санда не только отвратительны, но и слабы въ художественномъ отношении, слабве послёдняго нелёпёйшаго водевиля, уродливёе послёдняго фарса,при этомъ необходимо ставить Виктора Гюго между Шекспиромъ и Гете, немного ниже перваго, гораздо выше послѣдняго. Кто такъ думаетъ о Викторъ Гюго, Лермонтовъ, Диккенсъ и Жоржъ-Сандѣ, тотъ долженъ упрекать Гоголя въ односторонности и сальности, — но заслуживаетъ ли опроверженій, заслуживаеть ли вниманія мнѣніе такого пѣнителя? Важно иногда бываетъ знать происхождение мизния и первобытный, подлинный видъ, въ которомъ оно выразилось, ---часто этого бываетъ довольно, чтобы вполнѣ оцѣнить годность этого мнѣнія для нашего времени, — часто оказывается, что оно принадлежить неразрывно къ системв понятій, невозможныхъ въ наше время. Самую жалкую фигуру представляють не тв люди, которые имвють ошибочный образъ мыслей, а тв, которые не имъють никакого опредвленнаго, последовательнаго образа мыслей, которыхъ мнѣнія-сборъ безсвязныхъ обрывковъ, неклеящихся между собою. Прочитавъ рецензіи Полеваго, мы убъждаемся, что всё упреки, дълаемые до сихъ поръ иными людьми Гоголю, заимствованы изъ этихъ рецензій; разница только въ томъ, что у Н. А. Полеваго упреки имѣли смыслъ, будучи логическимъ выводомъ изъ системы убѣжденій, хотя неудовлетворительной для нашего времени, но все-таки бывшей прекрасною и полезною въ свое время; между тёмъ какъ въ устахъ людей, повторяющихъ

нынё эти нападенія, они лишены всякаго основанія, всякаго смысла. Представивъ множество примёровъ «тривіальнаго» и «неправдоподобнаго» въ «Мертвыхъ Душахъ», множество примёровъ того, что Гоголь пишетъ неправильнымъ и низкимъ языкомъ (тутъ выставлено на видъ и то, что Чичиковъ не можетъ съ перваго раза дёлать помёщикамъ предложенія о продажё мертвыхъ душъ, и то, что Ноздревъ не можетъ на балё сёсть на полъ и ловить танпующихъ за ноги, и Петрушка съ запахомъ жилой комнаты, и капля, падающая въ супъ Өемистоклюса и т. д., и «глупёйшій разсказъ» о капитанё Копейкинё, и слова «тюрюкъ», «взбутетенить» и пр., однимъ ословомъ, все, что только служило пищею для послёдующихъ остроумныхъ шутокъ и благородныхъ негодованій на Гоголя), Н. А. Полевой оканчиваетъ свою репензію такъ:

Не будемъ болѣе говорить о слогѣ, объ образѣ выраженія, но скажемъ въ заключение: каково понятие автора объ искусстве и цели его, если онъ думаеть, что художникъ можетъ быть уголовнымъ судьей современнаго общества? Да если и положимъ, что такова действительно обязанность писателя, такъ развъ выдумками на современное общество, развѣ небывалыми каррикатурами укажеть онь на здо и предупредить его? Беремъ на себя кажущееся смѣшнымъ автору название патріотовъ, даже «такъ называемыхъ патріотовъ», пусть назовуть насъ Кифами Мокіевичами, - но мы спрашиваемъ его: почему въ самомъ дѣлѣ, современность представляется въ такомъ непріязненномъ видь, въ какомъ изображаетъ онъ ее въ своихъ «Мертвыхъ Душахъ», въ своемъ «Ревизорѣ»,-и для чего не спросить: почему думаеть онъ, что каждый русскій человѣкъ носитъ въ глубинѣ души своей зародыши Чичиковыхъ и Хлестаковыхъ? Предвидимъ негодованіе и оскорбленіе защитниковъ автора: они представять нась поддільными натріотами, лицеміврами, быть можеть чімь нибудь еще хуже-вёдь за такими бездёлками у многихъ дёло не станетъ!. Ихъ воля, но мы скажемъ прямо и утвердительно, что приписывая предубѣжденіе автора доброму намѣренію, нельзя не замѣтить какого-то превратнаго взгляда его на многое. Вы скажете, что Чичиковъ и городъ, гдѣ онъ является, не изображенія пілой страны, но посмотрите на множество мість въ «Мертвыхъ Лушахъ»: Чичиковъ, выбхавши отъ Ноздрева, ругаетъ его нехорошими словами-«что ділать», прибавляеть авторь, «русскій человікь, да еще и вь сердцахъ!»-Пьяный кучеръ Чичикова съёхался съ встрёчнымъ экипажемъ и начинаеть ругаться - «русскій человѣкъ», прибавляеть авторъ, «не любить сознаваться передъ другимъ, что онъ виноватъ!..» Изображается городъ; фризовая шинель (необходимая принадлежность города, по мнёнію автора) плетется по улицё, «зная только одну (увы!) слишкомъ протертую русскимъ забубеннымъ народомъ дорогу!»-Какіе то купцы позвали на пирушку другихъ купцовъ-«пирушку на русскую ногу», и «пирушка (прибавляеть авторь), какъ водится, кончилась дракой.... Спрашиваемъ, такъ ли изображаютъ, такъ ли говорятъ о

томъ, что мило и дорого сердцу? Квасной патріотизмъ!.. Милостивые государи, мы сами не терпимъ его, но позвольте сказать, что квасной патріотизмъ все же лучше космополитизма... какого бы?.. да мы понимаемъ другъ друга!

Не знаемъ, придется ли намъ заняться подробнымъ разсмотрѣніемъ этого упрека, едва ли не самаго существеннаго изъ всего, что было говорено противъ Гоголя. А пока напомнимъ читателю, что самъ Гоголь превосходно разъяснилъ сущность вопроса анекдотомъ о Кифѣ Мокіевичѣ и слѣдующимъ мѣстомъ въ «Разъѣздѣ изъ Театра» послѣ представленія «Ревизора».

Господинъ II. Помилуй, братецъ, ну что это такое? какже это въ самомъ дълъ?

Господинъ Б. Что?

Господинъ П. Ну да какже выводить это?

Господинъ Б. Почему же нѣть?

Господинъ П. Ну да самъ посуди ты: ну какже, право? Все пороки, да пороки; ну какой примъръ подается черезъ это зрителямъ?

Господинъ Б. Да развѣ пороки хвалятся? Вѣдь они же выведены на осмѣяніе.

Госпоцинъ В. Но позвольте однако же замѣтить, что все это, нѣкоторымъ образомъ, есть уже оскорбленіе, которое болѣе или менѣе распространяется на всѣхъ.

Господинъ II. Именно. Вотъ это я самъ хотъ́лъ ему замѣтить. Это именно оскорбленіе, которое распространяется.

Господинъ В. Чёмъ выставлять дурное, зачёмъ же не выставлять хорошее, достойное подражанія?

Господинъ Б. Зачёмъ? Странный вопросъ: «зачёмъ». Зачёмъ одинъ отецъ, желая исторгнуть своего сына изъ безпорядочной жизни, не тратиль словъ и наставленій, а привелъ его въ лазаретъ, гдё предстали предъ нимъ во всемъ ужасё страшные слёды безпорядочной жизни? Зачёмъ онъ это сдёлалъ?

Господинъ В. Но позвольте намъ замѣтить: это уже нѣкоторымъ образомъ наши общественныя раны, которыя надобно скрывать, а не показывать.

Господинъ П. Это правда. Я съ этимъ совершенно согласенъ. У насъ дурное надо скрывать, а не показывать. (Господинъ Б уходить; подходитъ жиязъ N). Послушай, князь!

Князь N. А что?

Господинъ П. Ну, однакожь скажи: какъ это представлять? На что это похоже?

Князь N. Почему-жь не представлять?

Господинъ П. Ну да посуди самъ, ну да какже это: вдругъ на сценѣ плутъ, — вѣдь это все наши раны.

Князь N. Какія раны?

нынё эти нападенія, они лишены всякаго основанія, всякаго смысла. Представивъ множество примёровъ «тривіальнаго» и «неправдоподобнаго» въ «Мертвыхъ Душахъ», множество примёровъ того, что Гоголь пишетъ неправильнымъ и низкимъ языкомъ (тутъ выставлено на видъ и то, что Чичиковъ не можетъ съ перваго раза дёлать помёщикамъ предложенія о продажё мертвыхъ душъ, и то, что Ноздревъ не можетъ на балё сёсть на полъ и ловить танцующихъ за ноги, и Петрушка съ запахомъ жилой комнаты, и капля, падающая въ супъ Өемистоклюса и т. д., и «глупёйшій разсказъ» о капитанѣ Копейкинѣ, и слова «тюрюкъ», «взбутетенить» и пр., однимъ словомъ, все, что только служило пищею для послѣдующихъ остроумныхъ шутокъ и благородныхъ негодованій на Гоголя), Н. А. Полевой оканчиваетъ свою рецензію такъ:

Не будемъ болѣе говорить о слогѣ, объ образѣ выраженія, но скажемъ въ заключение: каково понятие автора объ искусстве и цели его, если онъ думаетъ, что художникъ можетъ быть уголовнымъ судьей современнаго общества? Да если и положимъ, что такова действительно обязанность писателя, такъ разве выдумками на современное общество, развѣ небывалыми каррикатурами укажеть онь на зло и предупредить его? Беремъ на себя кажущееся смѣшнымъ автору название патріотовъ, даже «такъ называемыхъ патріотовъ», пусть назовуть насъ Кифами Мокіевичами, -- но мы спрашиваемъ его: почему въ самомъ дѣлѣ, современность представляется въ такомъ непріязненномъ видѣ, въ какомъ изображаетъ онъ ее въ своихъ «Мертвыхъ Душахъ», въ своемъ «Ревизорь»,-и для чего не спросить: почему думаеть онъ, что каждый русскій человѣкъ носить въ глубинѣ души своей зародыши Чичиковыхъ и Хлестаковыхъ? Предвидимъ негодованіе и оскорбленіе защитниковъ автора: они представять нась поддёльными патріотами, лицемѣрами, быть можеть чёмъ нибудь еще хуже-вѣдь за такими бездѣлками у многихъ дѣло не станетъ!. Ихъ воля, но мы скажемъ прямо и утвердительно, что приписывая предубъжденіе автора доброму намѣренію, нельзя не замѣтить какого-то превратнаго взгляда его на многое. Вы скажете, что Чичиковъ и городъ, гдѣ онъ является, не изображенія пёлой страны, но посмотрите на множество мёсть въ «Мертвыхъ Лушахъ»: Чичиковъ, выбхавши отъ Ноздрева, ругаетъ его нехорошими словами- «что дёлать», прибавляеть авторь, «русскій человёкь, да еще и въ сердцахъ!»-Пьяный кучеръ Чичикова съёхался съ встрёчнымъ экипажемъ и начинаеть ругаться — «русскій человѣкъ», прибавляеть авторъ, «не любить сознаваться передъ другимъ, что онъ виноватъ!..» Изображается городъ; фризовая шинель (необходимая принадлежность города, по мнѣнію автора) плетется по улицѣ, «зная только одну (увы!) слишкомъ протертую русскимъ забубеннымъ народомъ дорогу!»-Какіе то купцы позвали на пирушку другихъ купцовъ-«пирушку на русскую ногу», и «пирушка (прибавляеть авторь), какъ водится, кончилась дракой.... Спрашиваемъ, такъ ли изображають, такъ ли говорять о

томъ, что мило и дорого сердцу? Квасной патріотизмъ!.. Милостивые государи, мы сами не терпимъ его, но позвольте сказать, что квасной патріотизмъ все же лучше космополитезма... какого бы?.. да мы понимаемъ другъ друга!

Не знаемъ, придется ли намъ заняться подробнымъ разсмотрѣніемъ этого упрека, едва ли не самаго существеннаго изъ всего, что было говорено противъ Гоголя. А пока напомнимъ читателю, что самъ Гоголь превосходно разъяснияъ сущность вопроса анекдотомъ о Кифѣ Мокіевичѣ и слѣдующимъ мѣстомъ въ «Разъѣздѣ изъ Театра» послѣ представленія «Ревизора».

Господинъ II. Помилуй, братецъ, ну что это такое? какже это въ самомъ дѣлѣ?

Господинъ Б. Что?

Господинъ П. Ну да какже выводить это?

Господинъ Б. Почему же нѣть?

Господинъ П. Ну да самъ посуди ты: ну какже, право? Все пороки, да пороки; ну какой примъръ подается черезъ это зрителямъ?

Господинъ Б. Да развѣ пороки хвалятся? Вѣдь они же выведены на осмѣяніе.

Госпоцинъ В. Но позвольте однако же замѣтить, что все это, нѣкоторымъ образомъ, есть уже оскорбленіе, которое болѣе или менѣе распространяется на всѣхъ.

Господинъ П. Именно. Вотъ это я самъ хотъ́лъ ему вамѣтить. Это именно оскорбленіе, которое распространяется.

Господинъ В. Чёмъ выставлять дурное, зачёмъ же не выставлять хорошее, достойное подражавія?

Господинъ Б. Зачёмъ? Странный вопросъ: «зачёмъ». Зачёмъ одннъ отецъ, желая исторгнуть своего сына изъ безпорядочной жизни, не тратилъ словъ и наставленій, а привелъ его въ лазаретъ, гдё предстали предъ нимъ во всемъ ужасё страшные слёды безпорядочной жизни? Зачёмъ онъ это сдёлалъ?

Господинъ В. Но позвольте намъ замѣтить: это уже нѣкоторымъ образомъ наши общественныя раны, которыя надобно скрывать, а не показывать.

Господинъ П. Это правда. Я съ этимъ совершенно согласенъ. У насъ дурное надо скрывать, а не показывать. (Господинъ Б уходить; подходитъ князь N). Послушай, князь!

Князь N. А что?

Господинъ П. Ну, однавожь скажи: какъ это представлять? На что это похоже?

Князь N. Почему-жь не представлять?

Господинъ П. Ну да посуди самъ, ну да какже это: вдругъ на сценѣ плутъ, — вѣдь это все наши раны.

Князь N. Какія раны?

Господинъ П. Да, это наши раны, наши, такъ сказать, общественныя раны.

Князь N. Возьми ихъ себѣ. Пусть онѣ будуть твои, а не мои раны Что ты мнѣ ихъ тычешь? (Уходите).

Именно, такъ! именно, это «нёкоторымъ образомъ наши раны!» именно «дурное у насъ надо скрывать, а не показывать!», именно это «оскорбленіе, которое распространяется»! Правъ, тысячу разъ правъ Господинъ П.! Но отчего же вы сами гг. недовольные Гоголемъ, находите Господина П. смёшнымъ и нелёпымъ? Если онъ нелёпъ, то и не повторяйте же его словъ. Они имёкотъ смыслъ только на его языкѣ.

Въ рецензіи «Ревизора» нельзя не замѣтить, что Н. А. Полевой еще не отчаивается въ исправленіи Гоголя, приписывая всю вину только его «льстецамъ»; еще не отказывается отъ Гоголя: послѣ выхода «Мертвыхъ Душъ» онъ уже считаеть его человѣкомъ, безвозвратно погибшимъ для искусства, неисцѣлимо закоснѣлымъ въ своей сумасбродной гордости—писать такія нелѣпыя вещи, изъ которыхъ первою былъ «Ревизоръ». Вотъ послѣднія строки разбора «Мертвыхъ Душъ».

«Если бы мы осмѣлились взять на себя отвѣть автору оть имени Руси, мы сказали бы ему: милостивый государь! Вы слишкомъ много о себѣ думаете, ваше самолюбіе даже забавно, но мы сознаемъ, что у васъ есть дарованіе, и только та бѣда, что вы немножко «сбились съ панталыку!» Оставьте въ покоѣ вашу «вьюгу вдохновенія», поучитесь русскому языку, да разсказывайте намъ прежнія ваши сказочки объ Иванѣ Ивановичѣ, о коляскѣ и носѣ, и не пишите, ни такой галиматіи, какъ вашъ «Римъ», ни такой чепухи, какъ ваши «Мертвыя Души!» Вирочемъ, воля ваша!»

Мы кончили наши выписки изъ сужденій Н. А. Полеваго о Гоголѣ. Къ нѣкоторымъ изъ мнѣній, высказанныхъ имъ въ первый разъ, мы еще должны будемъ возвратиться, говоря о мнѣніяхъ, высказываемыхъ иными еще и теперь. Другія можно оставить безъ разбора, потому что крайняя наивность ихъ дѣлаетъ излишнимъ всякое опроверженіе. Но здѣсь намъ остается сдѣлать два замѣчанія, вызываемыя приговорами Н. А. Полеваго.

Въ томъ, что Гоголь возмечталъ о себв не какъ о невинномъ шутникв, но какъ о великомъ писателв съ глубоко философскимъ направлениемъ, Полевой обвиняетъ «льстецовъ» Гоголя. Смешно

было бы въ наше время думать, что произведенія, подобныя «Ревизору» и «Мертвымъ Душамъ», могуть быть обязаны своимъ происхожденіемъ чьему бы то ни было постороннему вліянію, --созданія, столь глубоко прочувствованныя, бывають плодомъ только собственной глубокой натуры самого автора, а не постороннихъ наущеній. Кром'т того, мы уже говорили, что люди, которые лучше другихъ понимали значение этихъ высокихъ созданий искусства, не имѣли вліянія на Гоголя. Въ слёдующей статьё мы увидимъ, какъ мало понимали «Мертвыя Души» другіе люди, которые, будучи поклонниками Гоголя, были въ то же время и его друзьями-эти мудрые варягоруссы, если и были въ чемъ нибудь виноваты, то развѣ въ «Перепискѣ съ друзьями», притомъ же, они и не были знакомы съ Гоголемъ, и не играли въ литературѣ значительной роли въ 1834 году, когда уже былъ написанъ «Ревизоръ» (\*). Пушкинъ зналъ Гоголя гораздо раньше, имѣлъ нѣкоторое вліяніе на начинавшаго юношу и хвалилъ его произведенія, но невозможно, чтобы его считалъ Полевой «льстецомъ» Гоголя, -- напротивъ, каждому извёстно, что Жуковскій и Пушкинь были покровителями Гоголя, занимая въ литературѣ и въ обществѣ гораздо почетнѣйшее мёсто, нежели онъ, безвёстный юноша. А между тёмъ, онъ будучи еще совершенно безвѣстнымъ и ничтожнымъ молодымъ человѣкомъ, уже печаталь философскія и высокопарныя статейки, въ которыхъ видить Полевой уже слёдствіе лести, вскружившей ему голову. Нѣкоторыя изъ этихъ статеекъ перепечатаны въ «Арабескахъ», нѣкоторыя другія исчислены г. Геннади (\*\*). Вообще, надобно сказать, что въ развитіи своемъ, Гоголь былъ независимѣе отъ постороннихъ вліяній, нежели какой либо другой изъ нашихъ первоклассныхъ писателей. Всёмъ, что высказано прекраснаго въ его произведеніяхъ, онъ обязанъ исключительно своей глубокой натурѣ. Это

<sup>(\*)</sup> См. Письмо Гоголя къ Максимовичу, отъ 14 августа 1834 г., въ "Опытё біографіи Гоголя", г. Николая М., помёщенномъ въ "Современникѣ" 1854 г.

<sup>(\*\*)</sup> См. Списовъ сочиненій Гоголя, составленный г. Геннади, въ "Отеч. Зап." 1853 г. Изъ этихъ статей большая часть, какъ, напримёръ, "Скульптура, живопись и поэзія", "объ Архитектурі", "Жизнь" принадлежатъ еще 1831 году, и написаны, конечно, прежде, нежели фамилія Гоголя упоминалась печатнымъ образомъ.

очевидно нынѣ для каждаго, нечуждаго понятія о русской литературѣ. И если гордость `Гоголя вовлекала его когда нибудь въ ошибки, то, во всякомъ случаѣ, надобно сказать, что источникомъ этой гордости было его собственное высокое понятіе о себѣ, а не чужія похвалы. Нѣкоторые люди питають такое гордое и высокое понятіе о себѣ, что чужія похвалы не могутъ ужь имѣть на нихъ особеннаго вліянія,—кто знавалъ подобныхъ людей, легко увидитъ изъ писемъ и авторской исповѣди Гоголя, что онъ принадлежа́лъ къ числу ихъ.

Другое наше зам'тание относится къ самому Н. А. Полевому. По двумъ послѣднимъ отрывкамъ изъ его рецензіи на «Мертвыя Души», иные, быть можетъ, заключатъ, что онъ какъ издатель «Русскаго Вестника», сделался неверенъ собственнымъ мнениямъ, которыя были съ такою энергіею выражаемы въ «Московскомъ Телеграфѣ»; это заключение было бы несправедливо. Мы не то хотимъ сказать, чтобы решительно о каждомъ отдельномъ вопросе Н. А. Полевой быль готовь повторить въ 1842 году то самое, что сказалъ въ 1825. Мивнія человвка мыслящаго не бывають никогда окаменѣлостями, — съ теченіемъ времени онъ можетъ во многихъ предметахъ замѣчать стороны, которыя опускалъ изъ виду прежде. потому что онѣ еще не были довольно раскрыты историческимъ движеніемъ. Но дёло въ томъ, что человёкъ съ самостоятельнымъ умомъ, достигнувъ умственной зрѣлости и выработавъ себѣ извѣстныя основныя убѣжденія, обыкновенно остается навсегда проникнуть ихъ существеннымъ содержаніемъ, и эта основа всѣхъ мнѣній остается у него уже навсегда одинаковою, какъ бы ни мвнялись окружающіе его факты. И не надобно считать измѣною убъжденіямъ, если сообразно измѣненію окружающихъ фактовъ, такой человёкъ, сначала заботившійся преимущественно о томъ, чтобы выставить на видъ одну ихъ сторону, впоследстви считалъ необходимымъ сильнѣе выставлять другую. Онъ можетъ сдѣлаться человѣкомъ отсталымъ, непереставая быть вѣренъ себѣ. Такъ было и съ Н. А. Полевымъ. Онъ ратовалъ противъ классиковъ, -- но потомъ, когда классики были сбиты во всѣхъ пунктахъ, онъ увидълъ новыхъ людей, которые, не обращая вниманія на блассицизмъ, уже совершенно обезсилѣвшій, борются противъ романтизма. Ихъ убъжденія гораздо болёе разнились отъ убъжденій Н. А. Полеваго, нежели уб'яжденія Н. А. Полеваго отъ уб'яжденій

46

классиковъ, оба послѣдніе оттѣнка принадлежали одной и той же сферѣ понятій, только различнымъ образомъ измѣняемыхъ новыя литературныя понятія раздѣлялись отъ нихъ цѣлою бездною. И Н. А. Полевой, нисколько не измѣняя своимъ романтическимъ убѣжденіямъ, могъ сказать: «ужь лучше пінтика Буало, нежели эстетика Гегеля. Лучше классицизмъ, нежели произведенія новѣйшей литературы». И дѣйствительно. Жанлисъ ближе къ Виктору Гюго, нежели Диккенсъ или Жоржъ Сандъ, «Бѣдная Лиза» имѣетъ съ «Аббаддоною» болѣе родства, нежели «Герой нашего времени» или «Мертвыя Души». Жанлисъ и Викторъ Гюго, «Бѣдная Лиза» и «Аббаддонна» сходны хотя въ томъ, что изображаютъ людей вовсе не такими, каковы они на самомъ дѣлѣ. А что у нихъ общаго съ романами новой литературы?

И этимъ то объясняется странный повидимому фактъ, что человъкъ съ такимъ замъчательнымъ умомъ, какъ Н. А. Полевой, не могъ понимать произведеній новой-не только русской, но и вообще всей европейской литературы, объясняется странная до невероятности смёсь умныхъ и дёльныхъ критическихъ пріемовъ съ наив- ' ными и рѣшительно несправедливыми выводами въ статьяхъ «Русскаго Въстника» и другихъ журналовъ, издававшихся имъ въ послѣднюю половину жизни. Онъ дѣлалъ правильные выводы изъ принциповъ, сдълавшихся съ теченіемъ времени неудовлетворительными, — и ни его умъ, ни его добросовъстность ни мало не теряють въ глазахъ справедливаго судьи отъ нелёпости выводовъ. Напротивъ, сильный умъ обнаруживается въ каждой строкъ этихъ до чрезвычайности наивныхъ статей, - а что касается ихъ добросовъстности,---мы въ ней ни мало не сомнъваемся, и думаемъ, что каждый безпристрастный человѣкъ дойдеть до того же убѣжденія, если вникнетъ въ сущность дъла, краткій обзоръ котораго мы представили.

Послѣдняя половина литературной дѣятельности Н. А. Полеваго нуждается въ оправданіи, сказали мы въ началѣ этого обзора; и по нашему мнѣннію, она можетъ быть удовлетворительно оправдана, — пора снять пятно съ памяти человѣка, который, дѣйствуя въ послѣдніе годы ошибочно, могъ быть противникомъ литературнаго развитія, и подвергаться за то въ свое время справедливымъ укоризнамъ, — но теперь миновала опасность, которую представляло тогда его вліяніе на литературу, — и потому теперь должно признаться: онъ справедливо говорилъ о себѣ, что всегда былъ человѣкомъ честнымъ и желавшимъ добра литературѣ, и что за нимъ остаются неотъемлемо важныя заслуги въ исторіи нашей литературы и развитія, — признаться, что онъ, издавая собраніе своихъ критическихъ статей, имѣлъ право сказать въ предисловіи:

«Кладу руку на сердце, и дерзаю сказать въ слухъ, что никогда не увлекался я ни злобою, —чувствомъ, для меня презрительнымъ, ни завистью — чувствомъ, котораго не понимаю, ---никогда то, что говорилъ и писалъ я, не разно-гласило съ моимъ убъжденіемъ, и никогда сочувствіе добра не оставляло сердца. моего; оно всегда сильно билось для всего великаго, полезнаго и добраго. Смѣюприбавить, что такое постоянное стремление доставляло миб минуты прекрасныя, усладительныя, награждавшія меня за горести и страданія жизни моей. Сколько р'азъ слышалъ я искреннюю благодарность и привётъ юношей, говорившихъ, что мнѣ одолжены они правственнымъ наслажденіемъ и вѣрою въ добро! Не скажеть обо мнё, кто приметь на себя трудъ познакомиться съ тёмъ, что было мною писано,-не скажеть, чтобы я чёмь либо обезславиль званіе, которое всегда высоко цёню и цёнилъ-вваніе литератора. Мои слова не самохвальство, но искренній голосъ человіка и литератора, который дорожить названіемъ честнаго. Между тёмъ какъ человёкъ, я платилъ горькую дань несовершенствамъ и слабостямъ человѣка... Пусть вержетъ за то на меня камень тотъ, кто самъ не испыталъ обмана и разочарованія въ окружающемъ его ичто еще грустиве-въ самомъ себв! Если ты еще юнъ, собратъ мой,-ты не судья мев: дай пробиться сёднев на головё твоей, дай похолодёть сердцу твоему, дай утомиться силамъ твоимъ отъ труда и времени, и тогда говори и суди меня!..

«Я не судья самъ себѣ. Но никто не оспоритъ у меня чести, что первый я сдёлаль изъ критики постоянную часть журнала русскаго, первый обратиль критику на всѣ важнѣйшіе современные предметы. Мои опыты были несовершенны, неполны, — скажуть мнё-и послёдователи мои далеко меня обогнали въ сущности и самомъ образѣ воззрѣнія. Пусть такъ, да и стыдно было бы новому поколѣнію не стать выше насъ, поколѣнія уже преходящаго, потому выше, что оно старше насъ, послѣ насъ явилось, продолжаетъ, что мы начинали, и мы должны быть довольны, если наши труды будуть имъть для него цёну историческую... Самъ чувствую, перечитывая нынё, неполноту, несовершенство многаго... Многое обновляеть для меня въ настоящемъ чувство утвшительное, но еще больше внушаеть чувство грустное, сознание недостигнутой мечты, невыраженныхъ идеаловъ. Такое чувство, думаю, естественно каждому. кто жилъ сколько нибудь и мыслилъ. Только невъжество, только глупость получили на сей землё (впрочемъ, не знаю, счастливую ли) участь самодовольства. Есть другая награда, более драгоцённая, которою благословляеть насъ Провидение: мысль, что если Богъ далъ намъ что нибудь, сильно горевшее въ душь нашей, свльно тревожившее насъ въ дни нашей юности, еще безсозна*тельнымъ, теплымъ* ощущеніемъ, мы не погубили его потомъ въ суеть и бъд-

İ.

ствіяхъ жизни, не зарыли таланта въ землю... Пусть мы не достигли искомыхъ нами идеаловъ, — по крайней мъръ порадуемся, что не безплодно утраченная протекла жизнь наша...»

Сколько благородства въ этихъ словахъ, и какою правдою вѣетъ отъ нихъ! Кто такъ говоритъ, тотъ не лжетъ, и дѣйствительно, не безплодно протекла жизнь этого человѣка, и не съ осужденіемъ, а съ признательностью должны мы вспоминать его.

¥.

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

Обозрѣвая миѣнія, высказанныя о Гоголѣ представителями различныхъ направленій, существовавшихъ въ русской критикѣ, мы начали съ сужденій, произнесенныхъ Н. А. Полевымъ. Главною мыслью нашей было показать зависимость этихъ сужденій о частномъ вопросѣ, насъ теперь занимающемъ, отъ общаго характера той системы понятій, замѣчательнѣйщимъ послѣдователемъ которой у насъ былъ Н. А. Полевой. И если приговоры его произведеніямъ Гоголя, дѣйствительно, были только слѣдствіемъ его общихъ убѣжденій, то уже ясно, что не стоитъ заниматься подробнымъ опроверженіемъ этихъ ошибочныхъ нападеній, — довольно было сказать: они — ни болѣе и ни менѣе, какъ логическій выводъ изъ ученій Виктора Гюго и Кузена. Нынѣ каждому очевидно, что ученія Гюго и Кузена неудовлетворительны; а кто отвергаетъ основанія, тотъ не можетъ согласиться и съ выводами.

14 Теперь мы должны говорить о мивніяхъ критиковъ, которые играли нѣкоторую роль въ литературѣ послѣдующихъ годовъ, до того времени, когда «Отечественныя Записки» пріобрѣли рѣшительное господство. Критиковъ этихъ было два: писатель, называвшій себя иногда Тюгюнджи-Оглу, чаще барономъ Брамбеусомъ, а подъ нѣкоторыми статьями подписывавшій и свое настоящее имя—О. И. Сенковскій \*), и г. Шевыревъ. Припоминая ихъ суж-

<sup>\*)</sup> О томъ, что баронъ Брамбеусъ и Тютюнджи-Оглу были исевдонимы г. Сенковскаго, есть много указаній. Мы приведемъ одно изъ статьи Гоголя "О движенія журнальной литературы" ("Совреченникъ" 1836 г., № 1, стр. "197): "Г. Сенковскій является въ своемъ журналѣ какъ критикъ, какъ полвѣствователь, какъ ученый, какъ сатирикъ, какъ глашатай новостей и проч., "и проч., является въ видѣ Брамбеуса, Морозова, Тютюнджи-Оглу, А. Бѣл-"кина, наконецъ въ собственномъ видѣ".

денія о Гоголь, мы будемъ держаться прежняго правила-стараться показывать отношение мнёний того или другаго критика объ отдъльномъ вопросъ къ общему характеру его критической дъятельности: этимъ чрезвычайно облегчается и уясняется дёло. Едва ли нужно замѣчать, что въ воспоминаніяхъ о дѣятельности барона Брамбеуса и г. Шевырева въ настоящее время нельзя руководиться ничемъ инымъ, кроме чисто историческаго интереса. Хотя оба эти писателя не покинули литературнаго поприща, но ихъ вліяніе на литературу и на публику принадлежитъ времени, уже прошедшему, и литературныя отвошенія настоящаго уже не должны имѣть вліянія на сужденія объ этихъ писателяхъ, потому что не имѣютъ никакого соприкосновенія ни съ важными статьями г. Шевырева, которыми иные поучались лёть пятнадцать, ни съ легкими статьями барона Брамбеуса, которыя въ известномъ классе публики производили фуроръ лётъ двадцать тому назадъ. И самые журналы бывшіе нѣкогда органами этихъ критиковъ, хотя существуютъ донынь, но уже совершенно измънили свое направление, и, какъ намъ кажется, къ лучшему. «Москвитянинъ» въ последние годы былъ органомъ г. А. Григорьева, который, по нашему мнѣнію, очень часто, или, чтобы говорить точнее, почти постоянно поддается страннымъ обольщеніямъ, но въ самыхъ странныхъ тирадахъ котораго видень умъ живой, энергический и искреннее, горячее увлеченіе тімъ, что представляется ему истиною. Въ нынѣшнемъ журналь «Библіотека для Чтенія» критическія статьи часто содержать мысли болѣе основательныя, нежели прежнія сужденія. Такимъ образомъ, то, что мы должны будемъ говорить о писателяхъ, нѣкогда господствовавшихъ въ критическомъ отдѣлѣ «Библіотеки для Чтенія» и «Москвитянина», нимало не относится и не можеть быть примћняемо къ характеру этихъ журналовъ въ настоящее время.

Послѣ этихъ оговорокъ, нужныхъ только для немногихъ изъ читателей, потому что почти всѣ и безъ объясненій пишущаго чувствуютъ, какъ далеки литературные интересы настоящаго времени отъ всякаго соотношенія съ старинными статьями прежняго «Москвитянина» и прежней «Библіотеки для Чтенія», — мы уже можемъ, не стѣсняясь никакими посторонними соображеніями, перейти къ характеристикѣ той роли, какую играли нѣкогда баронъ Брамбеусъ и г. Шевыревъ. Начинаемъ съ воспоминаній о баронъ Брамбеусѣ, потому что блестящая эпоха его критики относится къ болѣе раннимъ годамъ, нежели окончательное развитіе воззрѣній г. Шевырева.

Грустнымъ, но поучительнымъ примѣромъ можетъ служить для русскихъ писателей исторія литературной дѣятельности барона Брамбеуса: имѣть столько дарованій—и растратить ихъ совершенно понапрасну, безъ всякой пользы для литературы, между тѣмъ, какъ даже наименѣе даровитые писатели часто приносили у насъ нѣкоторую пользу, заслужили себѣ право на нѣкоторую признательность, это грустно; имѣть столько силы—и не оказать рѣшительно никакого вліянія, между тѣмъ, какъ писатели съ самымъ незначительнымъ запасомъ силъ имѣли у насъ свою долю вліянія, утвердили за собою мѣсто въ исторіи литературы, — это грустно, это покажется почти невѣроятно людямъ, которые не будутъ уже, подобно нашему поколѣнію, очевидцами явленія, столь ненатуральнаго.

Баронъ Брамбеусъ имѣлъ почти всѣ качества, нужныя для того. чтобъ играть важную и плодотворную роль въ литературѣ, особенно въ журналистикѣ.

Одна изъ главныхъ задачъ журналиста есть распространение положительныхъ знаній между своими читателями, ознакомленіе публики съ фактами науки. Въ нашей литературъ, гдъ еще такъ малодельныхъ ученыхъ книгъ, да и те находятся въ рукахъ самой ничтожной по числу части публики, исполнять эту обязанность журналистамъ еще необходимѣе, нежели въ другихъ литературахъ. Публика наша хочеть иметь въ журнале не только журналь, то есть органъ извъстнаго мнѣнія, но и ученый сборникъ. Писатель, извъстный подъ именемъ барона Брамбеуса, имълъ средства удовлетворять этой потребности публики. Онъ обладалъ общирною начитанностью по всёмъ отраслямъ знанія, а по многимъ и основательными познаніями. Мы не будемъ, для болье поразительнаго контраста между средствами и результатами, говорить о его учености въ преувеличенныхъ выраженіяхъ: намъ всегда казалось забавно мнёніе нёкоторыхъ простодушныхъ людей, будто бы свётъ никогда не производилъ такого энциклопедиста, какъ баронъ Врамбеусь. Даже въ кружкѣ нашихъ литераторовъ, всегда столь малочисленномъ, были около того времени, когда явился Брамбеусъ, люди, не уступавшіе ему обширностью познаній, наприм'връ Н. А. Полевой; были даже люди, далеко превосходившие его, напримъръ,

г. Надеждинъ. Но то справедливо, что, не будучи ни единственнымъ, ни лучшимъ нашимъ энциклопедистомъ, этотъ писатель обладалъ дъйствительно замъчательною начитанностью. Во многихъ случаяхъ его знанія оказывались почерпнутыми изъ устарълыхъ или плохихъ источниковъ особенно по философіи, эстетикъ, политической экономіи, нъкоторымъ отдъламъ всеобщей исторіи, наконецъ по индо-европейской филологіи. Но естественныя науки онъ любилъ и зналъ основательно; а что касается Востока, онъ былъ въ свое время однимъ изъ лучшихъ оріенталистовъ въ Европъ.

Мы указали недостаточность его знаній по многимъ важнѣйшимъ наукамъ; но ему не было бы затруднительно восполнить этотъ недостатовь: ему стоило только захотѣть, и онъ легко знакомился съ результатами какой угодно науки; месяца ему достаточно на то, для чего человѣку съ обыкновенными способностями нуженъ быль годь. Однимъ изъ примъровъ этой способности былъ переводъ «Эймундовой Саги», въ свое время поразившій многихъ: известно было, что г. Сенковскій употребиль только полтора или два месяца для изученія исландскаго наречія, которое было ему совершенно неизвъстно. Изумительнаго въ этомъ фактв не было ничего: кто знаеть по-нѣмецки и по-англійски, тому изучить третье видоизмѣненіе общаго германскаго семейства языковъ-исландское нарвчіе, такъ же легко, какъ русскому, знающему по-малороссійски, выучиться переводить съ польскаго; для человѣка съ хорошею памятью это дело несколькихъ недель. Не надобно забывать и того, что г. Сенковскій, изучивъ уже много восточныхъ и европейскихъ явыковь, очень хорошо зналь удобньйшія методы для практическаго изученія языковъ. Надобно прибавить, что латинскій переводъ, приложенный къ исландскому тексту, значительно помогалъ труду. Но, во всякомъ случаѣ, не будучи фактомъ необычайнымъ, переводъ «Эймундовой Саги» послё двухмёсячныхъ занятій свидётельствуеть объ острой памяти и быстрой способности соображенія въ переводчикъ. Другой подобный примъръ былъ менъе замътенъ тогдашними литераторами, но, безъ сомнения, более замечателенъ. Г. Сенковскій выучился очень хорошо писать на русскомь языкѣ также въ очень непродолжительное время. Правда, литературные враги находили въ его языкѣ много ошибокъ; но эти придирки были почти всѣ несправедливы. Слогъ г. Сенковскаго могъ имѣть свои недостатки-это зависить отъ вкуса, а не отъ знаній въ языкъ-

53

но русскій языкъ г. Сенковскаго былъ съ самыхъ первыхъ его статей очень легокъ и чистъ. Человѣку зрѣлыхъ лѣтъ въ годъ, въ два года выучиться хорошо владѣть языкомъ, на которомъ не привыкъ онъ говорить съ младенчества, — вещь гораздо болѣс рѣдкая, нежели выучиться въ два мѣсяца понимать писанныя на немъ книги.

Мы упомянули объ этихъ двухъ фактахъ для того, чтобы выставить ихъ въ истинномъ свётв. Тотъ и другой часто принимаются превратно: изученіе исландскаго нарѣчія въ два мѣсяца считаютъ многіе дёломъ необычайнымъ, обнаруживая тёмъ только собственное незнакомство съ дѣломъ, другіе нападаютъ на русскій языкъ г. Сенковскаго, не понимая того, что даровитый человёкъ можеть владъть нъсколькими языками лучше, нежели бездарный однимъ своимъ собственнымъ, и смѣшивая недостатки слога съ неправильностями языка, которыхъ безпристрастный читатель не найдеть у г. Сенковскаго. Но мы вовсе не думаемъ, чтобы эти случаи были единственными или лучшими доказательствами быстроты и силы ума, которымъ одаренъ этотъ писатель. Не всё его статьи удачны, --- многія слабы, какъ у всякаго, кто пишетъ много и печатаеть все, что пишетъ; но въ самыхъ неудачныхъ постоянно видны очень замѣчательные проблески сильнаго ума, а въ лучшихъ этотъ умъ блеститъ на каждой страницѣ. Мы и здѣсь не хотимъ ничего преувеличивать, чтобы сдёлать ярче противоположность между дарованіями и ихъ употребленіемъ: въ статьяхъ барона Брамбеуса нётъ такой силы ума, какая видна у лучшихъ тогдашнихъ журналистовъ: Марлинскаго, Н. А. Полеваго, г. Надеждина; но, во всякомъ случаѣ, писатель этотъ — человѣкъ замѣчательнаго ума.

Не должно смѣшивать умъ съ остроуміемъ. Объ этомъ послѣднемъ качествѣ, которымъ въ особенности славился баронъ Брамбеусъ, надобно сказать нѣсколько подробнѣе. Во время его славы, лучшіе тогдашніе литераторы, какъ Пушкинъ, Гоголь, кн. Вяземскій, Н. А. Полевой и проч., не были нимало ослѣплены насчетъ его остроумія... Но у нихъ остроуміе употреблялось въ дѣло только кстати, когда требовалъ того предметъ рѣчи, какъ и должно быть подчиняясь другимъ, высшимъ чертамъ ихъ литературнаго характера. Напротивъ, баронъ Брамбеусъ избралъ остроумничанье своею следіальностью, старался ни одного слова не сказать безъ украшенія остроуміемъ. Исключительность всегда рѣзче бросается въ глаза, нежели гармоническое равновѣсіе дарованій. Такъ, напримеръ, втечение некотораго времени Языковъ быль более известень. какъ «певецъ вина», а Козловъ какъ «певецъ грусти», нежели Пушкинъ, хотя у Пушкина и эти стороны жизни выразились снаьнье и полнее, нежели у Языкова и Козлова. Такъ въ наше время изображенія купеческаго быта у г. Островскаго многихъ занимають болёе, нежели сцены въ «Ревизорё» и «Женитьбё», изъ того же быта, хотя внимательное сравнение покажеть, что у г. Островскаго (мы говоримъ, конечно, о достоинствахъ, а не о недостаткахъ его комедій) очень немногое прибавлено къ тому, что уже указано Гоголемъ. Совершенно подобнымъ образомъ для большинства читателей остроуміе у барона Брамбеуса было замѣтнѣе, нежели у Н. А. Полеваго или г. Надеждина, хотя у послёднихъ его было гораздо больше. У нихъ внимание читателя, не останавливаясь на формѣ, остроумін, обращалось къ сущности, мысли статей; у барона Брамбеуса читатель останавливался исключительно. на остроуміи, потому что кромѣ замысловатыхъ фразъ не на чемъ было останавливаться. Эта мысль далеко не новая, какъ и все, что МЫ ГОВОРИЛИ ДО СИХЪ ПОРЪ, И ПОТОМУ ЕДВА ЛИ НУЖДАЕТСЯ ВЪ ДОКАЗАтельствахъ; но кому вздумается остановиться на ней, того мы попросимъ сравнить выписки изъ рецензій барона Брамбеуса, которыя мы приведемъ ниже, съ отрывками изъ разборовъ Н. А. Полеваго въ предъидущей нашей статьв. Если остроуміе состоить въ новости, непринужденности, разнообразін, неожиданности, мѣткости сближеній, въ живости, вдкости фразеологіи, то не можеть оставаться сомнѣнія въ огромномъ превосходствѣ на сторонѣ Н. А. Полеваго. Не знаемъ, скоро ли намъ представится случай говорить о «Телескопѣ» и г. Надеждинѣ, но каждый, кто помнитъ статьи «эксъ-студента Надоумко», скажетъ, что кромѣ Пушкина не кого изъ тогдашнихъ писателей сравнивать съ нимъ. Не говоримъ уже объ удивительномъ остроуміи самого Пушкина.

Почему же баронъ Брамбеусъ успѣлъ прославиться остроуміемъ, далеко уступая многимъ изъ тогдашнихъ журналистовъ въ этомъ отношеніи? Одну изъ причинъ мы уже видѣли — исключительное стремленіе его къ остроумію, мимо всякихъ другихъ пѣлей. Воейковъ, раздѣлявшій съ нимъ едва ли завидную выгоду заботиться преимущественно объ остроуміи, также легко достигъ въ свое вре-

мя цёли и считался едва ли не первымъ острякомъ, по крайней мврв, въ низшихъ слояхъ литературнаго кружка. Но въ публикъ онъ далеко не пользовался такою известностью, какъ баронъ Брамбеусъ: это потому, что ни одинъ изъ тогдашнихъ журналовъ не былъ такъ распространенъ, какъ «Библіотека для Чтенія». Въ 1830-1838 годахъ едва ли хотя одинъ журналъ расходился въ тысячѣ экземпляровъ \*), а «Библіотека для Чтенія» въ первые годы расходилась въ числѣ отъ четырехъ до пяти тысячъ экземпляровъ. Очень естественно, что она была единственною распространительницею известности въ массъ публики. Баронъ Брамбеусъ былъ главнымъ лицомъ въ этомъ журналѣ, онъ единовластно управлялъ его мнвніями, всв критическія и библіографическія статьи принисывались ему, и справедливо, потому что онъ передблывалъ и тъ немногія, которыя были писаны не имъ; онъ самъ говорилъ о своихъ заслугахъ русской литературѣ, и до большинства публики не достигаль ничей другой голось. Но, быть можеть, не онь обязань своею популярностью «Библіотекѣ для Чтенія», а самый этоть журналъ обязанъ ею его управленію? Если такъ, распространеніе круга журнальныхъ читателей --- столь важная услуга общественному образованію, что надобно было бы барона Брамбеуса поставить на ряду съ Новиковымъ, Карамзинымъ, Пушкинымъ, Гоголемъ, какъ сильнаго двигателя нашего просвѣщенія. Но онъ самъ нигдѣ не приписываетъ себѣ этой заслуги, хотя не забываетъ часто объяснять читателямъ всё свои права на высокое значение въ литературѣ; очевидно, ему даже не приходило на мысль, что «Библіотека для Чтенія» расширила кругъ русской публики. Оно и действительно было такъ. Масса людей, не имвешихъ прежде привычки читать, была привлечена къ чтенію произведеніями Пушкина и его сподвижниковъ. Душою русской книжной торговли быль почтенный А. Ф. Смирдинъ. Довъріе къ имени Смирдина было такъ велико, литературныя и коммерческія связи его такъ обширны, что изданіе имъ предпринимаемое, всегда должно было имѣть несравненно боль-

<sup>\*)</sup> Пушкинъ, въ 1832 году, говорилъ даже только о 500. "Одна газета, издаваемая двумя извъстными литераторами, имъя около 3,000 подписчиковъ, естественно должна имъть большое вліяніе на читающую публику. Журналы литературные, вмъсто 3,000 подписчиковъ, имъютъ едва ли и 500, —слёдственно, голосъ ихъ вовсе не дъйствителенъ". Сочин. Пушк., изд. Ш. А. Анненкова, томъ 1-й, стр. 358.

шій успѣхъ, нежели подобное же предпріятіе какого-нибудь другаго лица. Цисатель, который сделался душою «Библіотеки для Чтенія», поняль это и очень основательно поступиль, внушивъ А. Ф. Смирдину мысль быть издателемъ журнала, имъ задуманнаго. Всъ лучшіе русскіе литераторы были привлечены Смирдинымъ къ участію въ журналѣ. Такимъ образомъ, редакторъ «Библіотеки для Чтенія» умѣлъ воспользоваться обстоятельствами. Но кругъ русскихъ читателей былъ распространенъ Пушкинымъ и его сподвижниками, а не «Библіотекою для Чтенія»; «Библіотека для Чтенія» была обязана своимъ успѣхомъ участію Пушкина и почтя всѣхъ другихъ литературныхъ знаменитостей и положенію своего издателя, Смирдина, въ книжной торговлѣ, а не редактору. Напротивъ, дъйствія редактора были причиною паденія журнала. Все это вещи извѣстныя, и выписки изъ статьи Гоголя «О движеніи журнальной литературы за 1834 и 1835 годы», которыя будуть намъ нужны для объясненія отношеній Брамбеуса къ Гоголю, представятъ подробности послѣдняго факта.

Но если вліяніе барона Брамбеуса было вредно для журнала, то, ужь конечно, не потому, чтобы редакторъ недостаточно заботился о сообщения журналу тъхъ качествъ, которыя считалъ для него полезными. Трудно найти въ исторіи новой русской журналистики другаго редактора, который такъ неутомимо заботился бы о своемъ изданіи, употреблялъ бы на него столько трудовъ. Не говоримъ уже о томъ, что баронъ Брамбеусъ самъ писалъ чрезвычайно много, такъ что можетъ поспорить своимъ добровольнымъ трудолюбіемъ съ невольною неусыпностью самаго прилежнаго изъ такъ называемыхъ журнальныхъ чернорабочихъ. Но едва ли какой нибудь редакторъ такъ неутомимо и прилежно перерабатывалъ каждую статью своихъ сотрудниковъ: перечитывая первые годы «Библіотеки», вы решительно во всёхъ неподписанныхъ статьяхъ Критики, Литературной Лѣтописи, Смѣси находите совершенное единство слога, манеры, самыхъ мнѣній, — всѣ онѣ кажутся написаны одною рукою: такъ заботливо исправлены и передъланы онъ неутоминымъ редакторомъ. Въ этомъ отношении «Библіотека для Чтенія» доведена была до совершенства почти идеальнаго, потому что единство въ характеръ всъхъ этихъ чисто журнальныхъ статей, безъ сомнения, должно быть целью каждаго журнала. Если нельзя похвалить «Библіотеку» старыхъ годовъ за ея характеръ, то нельзя не похвалить ее за точную выдержанность характера. На статьяхъ въ отдѣлѣ Иностранной Словесности очень часто замѣтны также слѣды неутомимой передѣлки; то же самое часто, или, лучше сказать, почти постоянно, замѣтно даже въ подписанныхъ именами авторовъ оригинальныхъ русскихъ повѣстяхъ, постоянно въ неподписанныхъ, а иногда и въ подписанныхъ своими авторами статьяхъ по отдѣлу Наукъ. Однимъ словомъ, этотъ человѣкъ нѣсколько лѣтъ писалъ, быть можетъ, по сту печатныхъ листовъ и внимательно переправлялъ до самыхъ мелочныхъ подробностей почти все, что писали другіе для его журнала, часто вставляя по нѣскольку страницъ въ чужія статьи. Невольно думаешь: какъ много полезнаго произвела бы такая неутомимая дѣятельность, если бы направлена была къ какой нибудь важной цѣли!

Нельзя забыть еще двухъ великихъ достоинствъ, которыми отличался баронъ Брамбеусъ: онъ былъ одаренъ способностью писать очень легко и популярно и завиднымъ искусствомъ излагать свои мысли о самыхъ щекотливыхъ предметахъ съ достаточною ясностью.

Способность писать легко и популярно доказывають не тв его многочисленныя статьи, въ которыхъ онъ пародируетъ истины науки, съ целью быть забавнымъ и занимательнымъ-это искусство легкое, оно по плечу каждому-но тѣ страницы, на которыхъ онъ излагаеть свои собственныя теоріи съ искреннимъ намѣреніемъ убѣдить читателя. Сюда относятся многія мѣста изъ его статей объ «Иліадѣ» и «Одиссеѣ», о ниневійскихъ памятникахъ, о различныхъ вопросахъ изъ русской исторіи, наприміръ о Несторовой Летописи, о значении Литвы для русской народности, объ имени «славянинъ» и проч., о теоріи образованія словъ въ языкѣ и т. д. Эти мевнія до такой степени оригинальны, что многіе принимали ихъ за шутку. Но внимательное чтеніе всего, что написано было ихъ авторомъ, убѣждаеть въ противномъ: одну и ту же шутку, почти одними и теми же словами, нельзя продолжать двадцать леть. Во первыхъ, нельзя вѣчно помнить ее; остроумный человѣкъ скоро забываетъ свои остроты, потому что прежнія безпрестанно вытѣсняются изъ его ума новыми; во вторыхъ, такой умный человѣкъ, какъ ученый, о которомъ мы говоримъ, не сдѣлалъ бы этого, чтобы не наскучить своимъ читателямъ. И дъйствительно, предметы своихъ шутокъ и пародій онъ безпрестанно измѣняетъ и, говоря

объ одномъ, не остерегается противорвчить мнвніямъ, которыя высказываль поигода или месяць назадь, говоря о другомь. Но въ этихъ случаяхъ! онъ безпрестанно повторяетъ то, что сказалъ однажды, повторяетъ кстати и не кстати, и каждый разъ съ величайшими подробностями. Нѣтъ сомнѣнія, что это его задушевныя, любимыя мысли, которыя онъ хочетъ внушить читателямъ. Нельзя хвалить основательность этихъ мыслей, но нельзя не хвалить той удобопонятности, съ какою изложены онв и ихъ доказательства, по большей части заимствованныя изъ самыхъ спеціальныхъ фактовъ науки, совершенно незнакомыхъ читателю: тонкости арабской филологіи, греческихъ діалектовъ излагаются ученымъ журналистомъ съ такою популярностью. что читатель не затрудняясь понимаеть сущность и подробности вопроса, потому съ охотою пробъгаеть статью чрезвычайно спеціальную: благодаря искусству изложенія она кажется ему легкою и занимательною. Н'вть надобности говорить, какъ важно это достоинство въ журналиств,-и за это мы отдаемъ полную честь г. Сенковскому.

Нельзя не отдать справедливости ему и за то, что онъ гордо уклонялся отъ всякой полемики. На него отовсюду сыпались укоризны, часто несправедливыя, часто грубыя до оскорбительности. Онъ, при случай, не щадилъ своихъ противниковъ, но никогда не принималъ вызововъ на перебранку, что было тогда въ большой модй. Онъ отзывался о своихъ противникахъ иногда очень жестко, но всегда такъ, что въ словахъ его слышался "голосъ журналиста, высказывающаго свои мнёнія, а не раздраженнаго человёка. Это прекрасное, и нынѣ рёдкое, а въ тѣ времена еще болѣе рёдкое доказательство глубокаго сознанія собственнаго достоинства и силы.

Сколько залоговъ плодотворной дѣятельности! Ученость, проницательность и живой умъ, остроуміе, умѣнье вѣрно понять обстоятельства, подчинить ихъ себѣ, пріобрѣсть огромныя средства для дѣйствія на публику, трудолюбіе, сознаніе собственнаго достоинства—все въ высокой степени соединялось въ этомъ писателѣ. Мы не думаемъ говорить, чтобы онъ былъ человѣкомъ необыкновеннымъ, далеко превышавшимъ всѣхъ своихъ соперниковъ; напротивъ, не только по употребленію силъ, но и по самымъ силамъ таланта должно нѣкоторыхъ, напримѣръ, Н. А. Полеваго и особенно г. Надеждина, поставить выше барона Брамбеуса. Но, во всякомъ случаѣ, этотъ человѣкъ былъ одаренъ отъ природы замѣчательными. качествами и многія изъ нихъ успѣлъ развить до очень значительной силы. И однако же, что онъ сдълалъ для нашей литературы, для нашего просвѣщенія, или для науки? Посмотрите: люди съ гораздо меньшими дарованіями имѣли въ свое время нѣкоторое участіе въ развитіи нашей литературы, или просвъщенія-скоро мы будемъ говорить объ одномъ изъ такихъ людей, именно о г. Шевыревѣ, —а баронъ Брамбеусъ, который былъ гигантъ передъ ними, не сдёлаль ничего, совершенно ничего, и въ той жатвё, которая нынѣ зрѣетъ понемногу, нѣтъ ни одного колоса, который бы выросъ изъ сѣмени, брошеннаго его рукою. Почему же такъ? Причина очень простая: онъ пренебрегалъ такимъ простымъ дѣломъ, какъ посвы хлеба, да пренебрегалъ и самимъ хлебомъ, какъ пищею не довольно пряною и не довольно легкою: онъ хотѣлъ собрать вокругъ себя какъ можно больше почитателей; онъ вздумалъ, что двтей больше, нежели взрослыхъ людей; что двти лучше любятъ лакомства, нежели хлѣбъ, и занялся раздачею лакомствъ, которыя таяли на языкѣ, чѣмъ и кончалось дѣло. Прибавить можно развѣ то, что дѣти не слишкомъ разборчивы на лакомства, потому онъ мало заботился о качестве лакомствъ, лишь бы только раздавать ихъ побольше; а дешеваго можно раздать больше, нежели дорогаго, потому лакомства барона Брамбеуса по большей части были самыя дешевыя.

Смѣшно осуждать самолюбіе вообще: оно производить очень много хорошаго,---но только тогда, когда, подъ вліяніемъ разсудка и любви, избираеть себѣ возвышенную цѣль; иначе оно, какъ всякая страсть, заведетъ человѣка на фальшивую дорогу, и онъ растратить свои силы бовполезно для другихъ, безполезно и для собственной славы. Баронъ Брамбеусъ, до самаго того времени, бакъ сдълался русскимъ писателемъ, не зналъ ни русской литературы, ни русской публики, будучи уже очень хорошо знакомъ съ богатыми иностранными литературами, зная, какъ высоко развиты понятія и знанія въ публикѣ западной Европы. Совершенно позволительно, -потому что очень естественно и справедливо, --- было ему, узнавъ новую сферу, въ которой пришлось ему дъйствовать, вывесть, по сравненію, не очень высокое заключеніе объ этой сферф. Очень естественно было ему, ими высокое понятие о себи, почесть себя человѣкомъ, стоящимъ гораздо выше этой сферы,-и за это слишкомъ высокое мивніе о себв нельзя судить его: въ

собственномъ дълъ трудно быть безпристрастнымъ судьею. Но должно замѣтить, что уже съ этого пункта начинается ошибка: вообще говоря, наша литература была мелка, наша публика мало развита; но между литераторами были люди, достойные всякаго уваженія, а въ публики было стремленіе къ развитію. Но чтожь оставалось дёлать человёку, который думаеть, что все окружающее ниже его?-Таково было задушевное мнѣніе многихъ нашихъ литераторовь, между прочимь, и самого Гоголя. Гоголь поставиль цѣлью своего самолюбія помочь окружающимъ его людямъ возвыситься до него,-и это есть истинное самолюбіе, потому что только похвалы равныхъ могутъ быть лестными похвалами. Но помогать, улучшать, развивать --- дело медленное и трудное; чтобы предаться ему, необходимо быть увѣренну въ томъ, что общество, о которомъ идетъ дёло, способно и готово къ развитію-разсудительный человѣкъ не станетъ хлопотать понапрасну; надобно любить это общество, потому что никто не захочеть трудиться на пользу тёхъ, кого не любить.

Но мы думаемъ, что онъ былъ не правъ самъ передъ собою, изъ высокаго мнёнія о себе и невысокаго мненія о насъ сделавъ заключеніе, что ему надобно потвшаться надъ нами. Геркулесь могъ поражать лигмеевъ, хотя и въ этомъ ему не было особенной славы; но мись не говорить, чтобъ онъ терялъ время въ потвхахъ надъ ними. Наше мнѣніе довольно ясно было высказано прежде: баронъ Брамбеусъ не былъ Геркулесомъ; и между нами были люди, которые скорте его могли имть право на это имя; но мы становимся на точку зрвнія человвка, о двйствіяхь котораго говоримъ. Скажите, человѣкъ, считающій себя Геркулесомъ, а окружающихъ его пигмеями, не сдёлался ли бы ничтожнёе самыхъ пигмеевъ, еслибъ всю дѣятельность свою растратилъ на потѣхи надъ нѣкоторыми изъ пигмеевъ для потѣхи другихъ пигмеевъ? Одно только было сообразно съ его достоинствомъ: отвернуться отъ пигмеевъ и заняться другими подвигами, болѣе приличными силамъ, которыя онъ въ себѣ предполагаетъ. Пусть этотъ человѣкъ занялся бы борьбою съ Гаммеромъ, но не передъ профанами, въ «Энциклопедическомъ Лексиконѣ» Плюшара, съ Кювье и Шампольйономъ, но опять не передъ профанами, въ «Фантастическихъ Путешествіяхъ», а передъ лицомъ ученаго света, хотя бы, напримеръ, въ «Бюллетеняхъ» С.-Петербургской Академін Наукъ или въ Journal des Savants. Тогда и мы, пигмен, посмотрёли бы, чёмъ кончится борьба, и присоединили бы наши единодушныя похвалы къ нохваламъ великихъ судей ученаго міра.

Но лиллипутскія забавы соблазнили барона Брамбеуса: на нихъ растратиль онь всв свои силы, забывь о всякой другой аренв. Изъ этого мы должны заключать, что лиллипутская арена была для него совершенно удовлетворительна, и что ошибался онъ, считая себя слишкомъ многимъ выше лиллипутовъ. Замѣняемъ слово «пигиеи» лиллипутами для ясности: то мы говорили съ его точки зрѣнія, теперь уже отъ себя. Въ той сферѣ, гдѣ онъ находился, были люди различнаго роста. Какихъ онъ выбралъ своими товарищами, своими судьями? самыхъ малорослыхъ. Кого онъ хвалилъ? г. Тимоееева, котораго ставилъ соперникомъ Пушкину, г. Масальскаго, котораго называлъ талантливымъ и остроумнымъ писателемъ, г. фанъ-Дима, г. Бернетта, г. Очкина, г. В. Зотова, и т. д., и т. д. Вы скажете, что это была шутка? Но какъ бы низко ни думали мы о людяхъ, всегда надобно предполагать, что есть между ними нѣкоторые, не совершенно лишенные хотя небольшой частички здраваго смысла: передъ ними нельзя шутить подобныхъ шутокъ, нельзя, для собственнаго развлеченія, ставить г. Тимоееева выше Пушкина. Съ подобными рѣчами можно обращаться не къ публикѣ вообще, а только къ «избранной» публикѣ. Трудно предиолагать, чтобы человѣкъ добровольно сдѣлалъ подобный выборъ. В'вроятние всего, надобно объяснять загадочную роль Брамбеуса слёдующимъ образомъ: отъ природы онъ получилъ довольно сильную наклонность блестёть остроуміемъ и нёкоторую склонность къ парадоксамъ, что почти нераздѣльно одно съ другимъ,---кромѣ того, большую увъренность въ собственныхъ силахъ. Увъренность эта и счастливыя обстоятельства, въ которыя онъ умёлъ себя поставить, такъ что наконецъ сдёлался полнымъ распорядителемъ единственнаго сильнаго журнала, внушили ему мысль, что онъ можеть вертвть этою литературою и этою публикою, какъ ему вздумается. Онъ вздумалъ, что такъ какъ наша исторія еще мало разработана, наша литература еще мало развита, съ иностранными литературами мы еще мало знакомы, литературныя мнвнія еще шатки въ большинствѣ публики, которая мало еще знакома и вообще съ наукою, то онъ можетъ сдёлаться первымъ нашимъ беллетристомъ,--недостатовъ повествовательнаго таланта можно замёнить заимство-

ваніями у иностранныхъ писателей, -- этого не откроютъ читатели очень мало съ ними знакомые; можетъ передѣлать всю нашу исторію блестящими гипотезами-вѣдь она мало разработана: кто же докажеть неосновательность этихъ предположений?---можеть увьрять публику во всемъ, что ему вздумается, въдь ея литературныя мевнія шатки, а знанія слабы. И онъ началъ писать повести, передѣлывая и переводя Бальзака, Жюля Жанена, Марріета, Вольтера, Лесажа, Фильдинга, Рабле, и т. д., и т. д. \*). Онъ рѣшился доказывать, что языкъ Несторовой Лѣтописи-польскій, что литовцы-коренные русскіе славяне, что «славянинъ» значить «человъкъ», а «славяне»----«человъки», что китайский языкъ отличается отъ еврейскаго только интонаціею, что «Иліада» и «Одиссея» писаны на бѣлорусскомъ нарѣчіи, что Киръ и его персы говорили нарвчіемъ, очень близкимъ бъ бѣлорусскому, такъ что персепольскія гвоздеобразныя надписи скорѣе всего можно прочитать на бѣлорусскомъ нарвчіи, и т. д., и т. д. Но оказалось, что наша публика не такъ легковърна, а литераторы и ученые наши не такіе невѣжды, какими надлежало имъ быть для успѣха въ столь смѣлыхъ предпріятіяхъ: заимствованія были открыты, неосновательность гипотезъ обнаружилась, и тогда самолюбіе заставило барона Брамбеуса систематически и преднамъренно продолжать то, что было начато, быть можеть, только необдуманно, отчасти по излишней увъренности въ собственныхъ дарованіяхъ, отчасти по неосновательности знаній въ тёхъ наукахъ, которыя онъ вздумалъ пересоздавать. Кого не удовлетворяеть это объяснение, тотъ можетъ прочитать другое, более простое, въ статье «Менцель» (Отечественныя Зависки, томъ УШ, Науки, на страницахъ 27-29).

Мы самымъ краткимъ образомъ говорили о повѣствовательной и ученой дѣятельности барона Брамбеуса, но должны сказать нѣсколько подробнѣе о характерѣ его критическихъ статей и рецензій, съ одной стороны потому, что на нихъ преимущественно опиралось мнѣніе о немъ, какъ объ остроумнѣйшемъ изъ русскихъ писателей, нѣкоторое время господствовавшее въ извѣстномъ классѣ публики, съ другой потому, что критическая его дѣятельность бли-

<sup>\*)</sup> Предблы статьи заставляють нась ограничиться только указаніемь на статью «Брамбеусь и юная словесность», помёщенную въ «Московскомъ Наблюдателё» 1835 г., томъ 2. Тамъ приведены доказательства.

жайшимъ образомъ относится къ нашему предмету. Признаемся, мы прочитывали эти статьи со скукою, потому что остроуміе ихъ очень однообразно и вложено въ нихъ почти всегда чисто механическимъ способомъ, который по плечу каждому рецензенту, даже наименве остроумному. Все искусство состоить обыкновенно въ томъ, чтобы ловить неправильныя фразы въ разбираемой книгѣ и потомъ повторять ихъ нёсколько разъ; если заглавіе книги не совсёмъ удачно, то посмёяться и надъ заглавіемъ; если же можно, то прибрать какія нибудь подобнозвучныя или подобозначащія слова заглавію или фамиліи автора и, повторяя ихъ нёсколько разъ, перемѣшивать, напримѣръ «Московскаго Наблюдателя» называть то «Московскимъ Надзирателемъ, то «Московскимъ Надирателемъ», то «Московскимъ Соглядатаемъ», то «Московскимъ Подзирателемъ». Разбирая книжку, на которой авторъ, конечно какой нибудь Протопоповъ, выставилъ свою фамилію такъ: Пр. т. п. п. въ (невинная скромность, употребительная въ тв блаженныя времена), разъ двадцать повторить: «говоритъ г. П. п. п. п. въ», «говоритъ г. П. р. р. р. р. въ», «говоритъ г. П. п. п. р. р. р. въ», и т. д. Однимъ словомъ, по этому очень незамысловатому рецепту остроумный разборъ «Мертвыхъ Душъ» могъ бы быть написанъ слёдующимъ образомъ. Выписавъ заглавіе книги: «Похожденія Чичикова или Мертвыя души», начинать прямо такъ: «Прохлажденія Чхи! чхи! кова-не подумайте читатель, что я чихнуль, я только произношу вамъ заглавіе новой поэмы г. Гоголя, которой няшеть такъ, что его можетъ понять только одинъ Гегель... Я отдохнулъ и продолжаю: Чхи... Это грузинецъ: у грузинцевъ ни одна фамилія не обходится безъ Чхи! чхи!... Итакъ. «Прегражденія Чичикова, или Мертвыя Туши... Не знаемъ, о тушинцахъ ли, сосёдяхъ грузинъ, говоритъ авторъ, или о Тушинскомъ Воре, лли о бурой коровѣ, или о своихъ любимыхъ животныхъ, которыхъ такъ часто описываетъ съ достойнымъ ихъ искусствомъ», и т. д., и т. д. Лётъ двадцать тому назадъ находились читатели, которымъ это казалось остроуміемъ. Тогда могли найтись даже читатели, которые поняли бы тонкій каламбуръ, скрытый въ словахъ «прохлажденія... пригвожденія... прегражденія Чхичхикова», и сказали: «ай-да молодецъ! раскритиковалъ! Ужь подлинно, такъ прохладилъ да пригвоздилъ, что преградитъ писаніе такихъ нелбиостей. Верно не разъ чихнеть авторъ отъ этой критики!» И читатель быль доволень собою, слёдовательно восхищень ловкимь критиканомь, доставившимь ему случай не только разсмёлться, но и самому сказать остроту! О, благословенныя времена! Какь легко, было прослыть тогда остроумцемь въ извёстномь кругу читателей, объ одномь изъ которыхь упоминаеть несравненный лейтенанть/ Жевакинь. «У насъ въ эскадрё капитана Волдырева быль мичмань «Пётуховь, Антонъ Ивановичь: тоже этакъ быль веселаго нрава. «Бывало, ему ничего больше, покажешь этакъ одинъ палецъ — «вдругь засмёется, ей Богу! и до самаго вечера смёется. Ну, глядя «на него, и самому сдёлается смёшно, и смотришь наконець, и «самъ, точно, смёешься» (Сочин. Гоголя, 4 часть, 308 стр. новаго изданія). Мало уже нынѣ Пѣтуховыхъ, Антоновъ Ивановичей! Воля ваша, скажешь Гоголемъ: «скучно на свётѣ, господа!», особенно скучно, когда по необходимости перечитываешь то, надъ чѣмь такъ смѣялась Антоны Ивановича, лѣть за двадцать.

Это объ остроуміи; что же касается содержанія и смысла рецензій и критикъ барона Брамбеуса, мы находимъ у Гоголя совершенно справедливый отзывъ (О движеніи журнальной литературы, «Современникъ» 1836 г., № 1):

Въ разборахъ и критикахъ г. Сенковский никогда не говорилъ о внутреннемъ характерѣ разбираемаго сочиненія, не опредѣлялъ вѣрными и точными чертами его достовнства: критика его была или безусловная похвала, въ которой рецензенть отъ всей души тъщился собственными фразами, или худа, въ которой отзывалось какое-то странное ожесточение. Она состояда въ мелочахъ, ограничивалась выпискою двухъ-трехъ фразъ и насмѣшкою. Ничего не было сказано о томъ, что предполагалъ себѣ цёлью авторъ разбираемаго сочиненія, какъ оное выполнилъ и, если не выполнилъ, какъ долженъ быль выполнить. Больше всего г. Сенковскій занимался разборомъ разнаго литературнаго сора, множествомъ всякаго рода пустыхъ внигъ: надъ ними шутель, трунные и показываль то остроуміе, которое такь нравится некоторымь читателямъ; наконецъ даже завязалъ цёлое дёло о двухъ мёстоимёніяхъ, "сей" и "оный", которыя показались ему, неизвёстно почему, неумёстными въ русскомъ языкѣ. Объ этихъ мѣстоименіяхъ писаны были имъ цѣлые трактаты, и статьи его, разсуждавшія о какомъ бы то ни было предметь, всегда оканчивались тёмъ, что мѣстоименія "сей" и "оный" совершенно неприличны. Это напомнило старый процессъ Тредьяковскаго за букву ижицу и десятиричное і: книга, въ которой встрёчались эти двё частицы, была торжественно признаваема написанною дурнымъ слогомъ.

Къ этимъ совершенно справедливымъ словамъ надобно прибевить замѣчаніе о томъ, откуда взятъ былъ тонъ и слогъ втихъ стаб

тей, — изъ литературныхъ фельстоновъ Жюля Жанена, который тогда былъ въ цвътъ молодости и на вершинъ своей славы. И вотъ мы пришли къ необходимости вникнуть въ предполагаемыя нѣкоторыми заслуги барона Брамбеуса передъ русскою литературою. Никто не скажетъ теперь, чтобы его повъсти были особенно хорошимъ пріобрѣтеніемъ для нашей беллетристики, никто не скажетъ, чтобы отъ его ученыхъ статей хотя сколько нибудь выиграла или наука, или публика; но въ старые годы Антоны Ивановичи Пѣтуховы получили обыбновение повторять его слова, что онъ ввелъ въ русскую литературу легкій прозаическій слогъ, первый началъ писать у насъ живымъ и свётскимъ языкомъ. Чтобы говорить это, надобно не имѣть понятія о нашихъ журнадахъ 1825-1833 годовъ. Полевой и его сотрудники писали, когда то было сообразно съ предметомъ, самымъ легкимъ языкомъ. Не говоримъ уже о томъ, что для присужденія барону Брамбеусу заслугъ относительно языка надобно думать, что онъ былъ учителемъ Пушкина и его сподвижниковъ. «Телеграфъ», «Молва» и почти всв другіе журналы показывають, что около 1825-1830 года искусство писать легкимъ языкомъ не было даже принадлежностью одной пушкинской школы, а рёшительно всёхъ грамотныхъ и небездарныхъ прозаиковъ. Странная ошибка, въ которую впалъ баронъ Брамбеусъ, приписывая себѣ заслугу введенія у насъ легкой прозы, что уже было сдѣлано задолго до него, происходитъ оттого, что ему самому единственнымъ превосходнъйшимъ прозаическимъ языкомъ казалась жюль-жаненовская манера, которую, действительно, ввель онь у насъ, какъ нѣкогда иные вводили фонтенелевскую манеру, другіе стерновскую, третьи юнгъ-штиллинговскую или эккартсгаузеновскую манеру. Дёло просто въ томъ, что каждый подражатель поддёлывался подъ слогь своего образца. Баронъ Брамбеусъ смѣшалъ понятія «языкъ», который бываеть въ данную эпоху почти одинаковъ у всёхъ грамотныхъ писателей, и «слогъ», то есть особенную манеру каждаго писателя. Онъ былъ у насъ первымъ подражателемъ Жюля Жанена и, дъйствительно, первый изъ литераторовъ, игравшихъ замётную роль, началъ поддёлываться подъ его слогъ; считая этоть слогь идеаломъ совершенства и не зная различія между языкомъ и слогомъ, онъ, по нашему мнѣнію, совершенно добродушно, пришелъ въ заключенію, что онъ первый у насъ началь писать превосходнымь прозаическимь языкомь, о чемь для

человѣка, хотя немного понимающаго дѣло и читавшаго хотя нѣ--сколько страницъ пушкинской прозы, не могло быть и рѣчи въ 1834 или 1833 году. Но можетъ быть ричь о томъ, хороша ли манера Жюля Жанена и не должно ли считать заслугою барона Брамбеуса хотя то, что онъ, подражая Жюлю Жанену, писалъ хорошинъ слогомъ, хотя хорошій слогь тогда уже не былъ новостью. Вотъ до чего мы дошли! Неужели надобно серьезно говорить о такомъ писатель, какъ Жюль Жаненъ? Ужели надобно доказывать, что слогъ его растянутъ, вычуренъ, приторенъ, что ни естественности, ни жизни, ничего, чёмъ отличается слогъ хорошихъ писателей, въ немъ нѣтъ? Одинъ фельетонъ пишетъ онъ, заключая каждую фразу восклицательнымъ знакомъ, — замѣтьте, буквально каждую фразу, не пропуская ни одной; другой — послѣ каждыхъ двухъ-трехъ словъ ставя нѣсколько точекъ; третій-начиная каждую фразу словами oh! que j'aime; четвертый -- словомъ hélas! и т. д., и т. д., но повсюду остается онъ вѣренъ двумъ правиламъ: говорить какъ можно меньше о дълв и какъ можно больше о пустякахъ, и растягивать фразы до безконечности наборомъ десяти, пятнадцати синонимовъ, безконечнаго ряда прилагательныхъ или глатоловъ, такимъ образомъ: «юный, свѣжій, розовый, цвѣтущій, весенній, ароматный румянець ся щекъ прельщаль нась такъ недавно, и-hélas!-она увяла, поблекла, поблёднёла, уснула, покинула насъ... не хочу сказать: умерла — умереть значить пережить себя, быть забытымъ, и т. д., и т. д. А такое чудное, дивное, упоительное, восхитительное, очаровательное и т. д. существо можеть ли быть когда нибудь забыто? Oh, non, ты всегда будешь лучшимъ, прекраснѣйшимъ и т. д. воспоминаніемъ», и т. д., и т. д. на пятнадцать столбцовъ, -и замѣтьте, что это говорится о смерти какой нибудь сорокальтней, неуклюжей танцовщицы, и замътьте, что она вовсе не думала умирать, а краснорѣчивый плачъ написанъ для того, чтобы завтра публика, увидевъ ся имя на афише, толпою бросилась въ театръ рукоплескать воскресшему «юному, дивному, прелестному, очаровательному и т. д. существу». Или перемвнимъ тему: надобно сказать: «я изумленъ и обрадованъ». Жюльжаненовскимъ слогомъ говорится это такъ: «я пыхчу, я задыхаюсь я волнуюсь, я потёю, я холодёю, я трепещу отъ восторга, отъ удивленія, отъ изумленія, и т. д., и т. д.» Писать самому такимъ слогомъ и рекомендовать его другимъ не составляетъ особенной заслуги.

6#

Повѣсти барона Брамбеуса, его критическія статьи и рецензів постоянно писаны въ манеръ Жюля Жанена. О повъстяхъ мы не будемъ говорить: но въ критическихъ статьяхъ есть значительная разница между этими двумя рецензентами: несмотря на всю реторику. всю натянутость изложенія и постоянныя усилія выдать дурнов за хорошее и наобороть, у Жюля Жанена очень часто заметень эстетическій вкусь, — слишкомъ утонченный, изысканный, но все-таки тонкій; кромѣ того, его фельетоны, несмотря на всю свою пустоту. болёе или менёе проникнуты одною идеею, — тою самой, лучшимъ представителемъ которой служитъ его газета, Journal des Débats. Эта идея очень мелка, но все-таки она даеть некоторый смысль. нѣкоторую внутреннюю цѣнность болтовнѣ Жюля Жанена: лучше что вибудь, нежели ничего. У барона Брамбеуса вмѣсто этихъ качествъ замѣтно болѣе учености, нежели у поверхностнаго Жюля Жанена; но вы рѣшительно не видите, чего хотять его рецензіи, и доходите до убъжденія, что рецензенть лишенъ вкуса. Вы постоянно видите, что для него не замѣтно различія между дурнымъ и хорошимъ въ художественномъ отношении. Для него самого незамѣтно-сказали иы - потому что недостаточно объяснять его ошибки преднамѣренностью, желаніемъ посмѣяться, ввести въ заблужденіе читателей или автора: всему есть свои предёлы; напримёръ, называть Тимофеева Пушкинымъ можно только тогда, когда самъ не замъчаешь различія между этими двумя писателями. Мы могли бы привесть безчисленное множество подобныхъ примъровъ, но довольно будеть и двухъ: одинъ, самый известный, изумившій многихъ въ свое время, есть разборъ драматической фантазіи г. Кукольника, «Торквато Тассо»; этою статьею дебютировала критика «Библіотеки для Чтенія» (1834 г. № 1); другой прим'връ-отзывъ о поэмѣ г. В. Зотова, «Послѣдній Хеакъ».

Разборъ «Торквато Тассо» начинается тёмъ, что драматическая фантазія г. Кукольника признается явленіемъ столь же высокаго достоинства, какъ «Послёдній день Помпеи». Поводомъ къ сравненію было то обстоятельство, что оба эти произведенія сдёлались извёстными публикё въ одинъ и тоть же годъ.

Но — продолжаеть критикъ, подписавшійся именемъ Тютюнджи-Оглу—публика наша, къ сожальнію, встретила «Торквато Тассо» очень холодно. Впрочемъ, это ничего не доказываеть: «первыя творенія музы Байрона встретили точно такую же холодность

въ англійской публикѣ», лордъ Брумъ, знаменитый въ свое время ценитель литературныхъ явленій, «совётоваль даже ему никогда не писать стиховь», и только Вальтеръ Скоттъ объяснилъ англичанамъ величіе новаго поэтическаго генія. «Я желаль бы, чтобы Валь-«теръ-Скоттъ воскресъ изъ могилы и оказалъ другую подобную «услугу намъ, русскимъ: по скромной недовѣрчивости къ собствен-«нымъ нашимъ силамъ, мы не смвемъ подумать, чтобы между нами «возникъ необыкновенный поэтический талантъ --- молодой Куколь-«никъ». Разсказавъ содержание поэмы и выписавъ изъ ноя два или три «превосходные отрывка», критикъ доходитъ до виденія больнаго Тассо въ домѣ сумасшедшихъ, этой «чудесной, единственной «сцены, достойной величайшаго поэтическаго генія, истинной, «выспренней поэзіи ужаса». Для тёхъ, кто позабылъ этотъ удивительный отрывокъ, красоты котораго столь вѣрно воспроизведены во второмъ отрывкѣ, «Доменикино Фети», драматической фантазіи Новаго Поэта, скажемъ, что въ этой сценѣ «Торквато Тассо» безпрестанно сверкаетъ моднія, при блескахъ которой возникаетъ «Черный духъ съ крыльями», Тассо бросается обнимать его, «но «упавшая за самымъ окномъ съ ужаснымъ трескомъ молнія нѣ-«СКОЛЬКО МОМЕНТОВЪ ЯРКО ОСВЪЩАЕТЪ КОМНАТУ», ДУХЪ ИСЧЕЗАЕТЪ, Тассо «обнимаетъ воздухъ», «невольно падаетъ на колени» и начинаеть изъяснять свое отчаяние высокопарными словами, потомъ «подъемлетъ голову, но, увидъвъ надъ собою золотой вънецъ въ «сіяніи, падаеть ниць». Представивь читателямь это нескладное, напыщенное подражание первымъ сценамъ «Фауста», критикъ говорить: «Если это не поэзія, не самая высокая драматическая по-«эзія, то во мнѣ нѣтъ души. Этой сцены нельзя читать безъ тре-«пета. Одинъ Тальма былъ бы въ состоянии представлять ее: въ «его рукахъ она произвела бы такой же ужасный и гораздо выс-«шій эффектъ, какъ прославленная сцена лунатизма въ Макбетв». Почти также прекрасно драматизирована, на взглядъ критика. смерть Лукреціи, приключившаяся такимъ манеромъ:

«Тассъ подбѣгаетъ и падаетъ у ся кровати на колъни. Лукреція хватается за сердце.

Лукреція.

Ахъ, сердце, сердце! (Съ пронзительнымъ крикомъ) Га! разорвалось! (Умираетъ). Всѣ эти удивительно поэтическія мѣста «приносять (по словамъ критика) величайшую честь поэтическимъ дарованіямъ юнаго нашего Гёте», и «я также громко восклицаю (говоритъ онъ): «ве-«ликій Кукольникъ! передъ его видѣніемъ Тасса и кончиною Лу-«креціи, какъ восклицаю: великій Байронъ! передъ многими мѣс-«тами твореній Байрона».

Обыкновенно принимали этотъ разборъ за насмѣшку надъ публикою и авторомъ. Смыслъ этой статьи можетъ быть только таковъ: собственно говоря, «Манфредъ» Байрона такъ же плохъ или хорошъ, какъ «Тассо» г. Кукольника, и я рѣшительно не знаю, хорошъ или дуренъ «Манфредъ»—вы, публика, думаете, что онъ хорошъ—такъ вотъ вамъ другое произведеніе, которое не хуже его.—Вотъ отзывъ того же критика о «Послѣднемъ Хеакѣ»:

«Не должно судить о дарования г. Зотова по этой поэми: она его первая поэма, а первая поэма бываетъ всегда слаба, хотя бы, напримёръ, «Хаджи Абрекъ» Лермонтова. «Мы уговаривали даро-«витаго Лермонтова не печатать своей первой поэмы», увъряя его, что онъ будетъ писать хорошо впослѣдствіи времени, а первая поэма его слаба; но «юный поэть не отставаль», и «чтобы удовлетворить эту невинную мечту неопытности», мы «напечатали «Хаджи Абрека» въ сокращении, съ выпускомъ главнейшихъ длиннотъ и страшневищихъ картинъ».---«Между Абрекомъ и Последнимъ Хеакомъ» мы видимъ большое сходство. Здёсь также встрёчаются очень скучныя длинноты, но, такъ же, какъ и въ «Абрекѣ», есть ивста, предвѣщающія рѣшительный таланть». Рецензенть доказываеть это длинными отрывками изъ «Хеака»,---отрывками, достоинство которыхъ читатели могутъ вообразить себѣ и безъ нашихъ объясненій. «Послѣ этихъ выписокъ (заключаетъ рецензентъ) намъ остается только пожелать. чтобы невольное сближение послёдняго Хеака съ Абрекомъ принесло счастіе юному поэту, и чтобы г. В. Зотовъ, уже товарищъ Лермонтову по первому поэтическому грѣху, точно также загладилъ свою поэму истинными успѣхами въ искусствѣ и явился современемъ товарищемъ ему по таланту и славѣ».

Здѣсь опять то же самое: вы, публика, говорите, что «Хаджи Абрекъ» въ цѣломъ слабъ, но имѣетъ мѣста, предвѣщающія рѣшительное дарованіе. Вы говорите, что Лермонтовъ великій поэтъ. Не знаю, такъ ли это; но «Послѣдній Хеакъ», на мой взглядъ, ничёмъ не отличается отъ «Хаджи Абрека»; потому надобно предрекать, что современемъ вы, публика, будете находить, что г. В. Зотовъ «товарищъ Лермонтову по таланту и славѣ». Можно морочить публику относительно Кювье и Шампольйона, потому что публика не читала и не будетъ читать ихъ; но Лермонтова она прочла, Байрона также знаетъ довольно хорошо, и говорить о нихъ такія странныя вещи можно только проговариваясь.

Невольнымъ сознаніемъ передъ собою въ своей неспособности оцёнивать достоинства и недостатки литературныхъ произведеній надобно объяснять постоянное правило барона Брамбеуса: съ одной стороны, о замѣчательныхъ явленіяхъ нашей словесности упоминать только вскользь, отдёлываясь отъ нихъ нёсколькими общими фразами, одною или двумя страничками, почти всегда повторяя только то, что уже было сказано другими, но, чтобы придать оригинальность заимствованнымъ сужденіямъ, повторяя ихъ въ утрированной формѣ; и, съ другой стороны распространяться о сѣробумажныхъ книжкахъ, въ которыхъ главное дѣло не художественные недостатки-къ эстетикѣ не имѣють онѣ никакого отношенія-а просто безсимсленность и безграмотность. Для того, чтобы умѣть осудить ихъ, не впадая въ промахи, довольно быть человѣкомъ грамотнымъ и неглупымъ. Въ началѣ баронъ Брамбеусъ попробовалъ лисать большія статьи о романахъ и драмахъ, которыя хотвлъ расхвалить или побранить: такъ, въ первыхъ нумерахъ «Би-бліотеки» помѣщены были общирные критическіе разборы «Торквато Тассо» и нѣкоторыхъ другихъ произведеній г. Кукольника, «Мазепы» г. Булгарина, «Черной Женщины» г. Греча. Но скоро онъ пересталъ пускаться въ подобныя предпріятія, в'фроятно, самъ, какъ человъкъ умный, замѣтивъ, что они не въ характерѣ его способностей. Критическій отдёль «Библіотеки для Чтенія» сталь наполняться почти исключительно разборами ученыхъ сочиненій, а Литературная Лѣтопись-длинными рецензіями о пустыхъ, незаслуживающихъ вниманія книжкахъ. Вотъ, напримёръ, заглавія литературныхъ произведеній, которыя удостоены очень длинныхъ рецензій въ послёднихъ нумерахъ «Библіотеки для Чтенія» 1842 г.

«Сенсаціи и замѣчанія госпожи Курдюковой за границею, данъ л'этранже», «Княжна Хабиба», повѣсть въ стихахъ Александры Фуксъ, «Мечты и звуки поэзіи Іосифа Грузинова», «Завѣтныя думы, Осенніе цвѣты и Вечерніе досуги», стихотворенія М. Демидова, «Послёдній Хеакъ», поэма В. Зотова; «Мать и дочь», романъ, сочиненіе Михайла Чернявскаго, «Сердце женщины», романъ М. Воскресенскаго, «Etincelles et Cendres, poësies par mademoiselle E. Oulybycheff». Moscou. 1842, «Любовь музыканта», романъ А. Ярославцева, «Повѣсти для добрыхъ москвитянъ», сочиненіе Эммануила Люмина.

О каждой изъ этихъ книгъ говорится преподробно, объ иныхъ на 15, объ иныхъ на 20 страницахъ. Зато въ старыхъ годахъ «Библіотеки», начиная съ 1838 г. (въ 1836 и 1837 гг. разборы для этого журнала доставлялъ Н. А. Полевой), напрасно стали бы вы искать хотя такихъ статей, какъ разборы «Торквато Тассо» и «Черной Женщины». А между гѣмъ, журналъ проникнутъ былъ сильною потребностью хвалить романистовъ и поэтовъ, къ которымъ благоволилъ. Онъ и хвалилъ ихъ безпрестанно, но только общими фразами, чувствуя, что подробные разборы даже посредственныхъ произведеній ему не по силамъ.

Теперь нёть надобности намъ распространяться о томъ, могъ ли баронъ Брамбеусъ сказать о Гоголё что нибудь въ самомъ дѣлѣ замѣчательное. Кто не сказалъ и о Гоголѣ. Сначала «Библіотека для Чтенія» вѣрно держалась своего правила: о «Миргородѣ» и «Арабескахъ» она сказала только по нѣскольку словъ, довольно благосклонныхъ, потому что всѣ другіе журналы отозвались объ этихъ книгахъ выгодно. О «Вечерахъ на Хуторѣ близь Диканьки» было сказано («Библіотека для Чтенія» 1834 г. № 5), что «у автора есть большое дарованіе», и съ обычною мѣткостью эстетическихъ сужденій барона Брамбеуса было прибавлено, что «у него нѣтъ чувства», между тѣмъ, какъ на каждаго читателя, не лишеннаго вкуса, сильнѣйшее впечатлѣніе производятъ «Вечера на Хуторѣ» именно своею задушевностью и теплотою. О «Миргородѣ», въ 3-мъ нумерѣ «Библіотеки» 1836 года, было сказано:

Впродолженіе двухъ томовъ вы только и видите, что малороссійскихъ мужиковъ, казаковъ, дьячковъ, мастеровыхъ. Публика г. Гоголя «утираетъ носъ полою своего балахона» и жестоко пахнетъ дегтемъ, и всё его повѣсти, илиправильнѣе, сказки, имъютъ одинаковую физіономію. Литература эта, конечно, невысока, эта публика еще одной степенью ниже знаменитой публики польде-коковой; однакожъ, книга читается съ большимъ удовольствіемъ, потому что она писана слогомъ плавнымъ, пріятнымъ, исполненнымъ непринужденной веселости, для которой часто произели. матическія ошибки. Самое замічательное качество манеры г. Гоголя-когда г. Гоголь не вдается въ сужденія объ ученыхъ предметахъ-есть то особенное малороссійское забавничанье, та простодушная украннская насмішка, которыми онъ обладаетъ въ высшей степени и которыя столько же различны съ англійскимъ юморомъ, сколько съ французскими тюрлюпинадами, или съ тёмъ, что во Францін называють goguenardise. Что это отнюдь не esprit, въ томъ нѣтъ никакого сомнѣнія; а тѣмъ, которые принимали манеру автора «Вечеровъ на Хуторѣ» за humour, имѣемъ честь доложить, со всѣмъ должнымъ почтеніемъ къ ихъ проницательности, что они, повилимому, не имѣють яснаго понятія объ юморѣ. Мы настанваемъ на эти различія, которыя не каждому дано чувствовать въ равной степени, и хотя, слава Богу, не смѣшиваемъ малороссійской потёхи съ юморомъ Стерна, Лема или Гогга, желали-бъ, однакожь, двухъ вещей: чтобы г. Гоголь не оставлялъ своей манеры, потому что она оригинальна, забавна и носить неподдёльный отпечатокъ народности ума, и чтобы другіе не подражали его манерѣ, если они не родились въ Малороссін, потому что она такъ же неподражаема и самобытна, какъ esprit и какъ юморъ. Дъйствующія лица этихъ сказокъ принадлежать къ самымъ низкимъ сословіямъ и говорять языкомъ, приличнымъ своему знанію: при всемъ томъ языкъ этотъ не поражаетъ читателя ни пошлыме оборотами бесёды въ присялку, ни грубостью, слешкомъ върною черной природь. Какъ не полюбить этихъ молодыхъ казачекъ, съ такими круглыми бровями, съ такимъ свъжимъ и румянымъ лицомъ? Какъ не находить удовольствія въ картинѣ этихъ нравовъ, добродушныхъ, простыхъ, забавныхъ? Самая милая сказка-«Ночь передъ Рождествомъ»; она очень весела, очень drôle... вѣрнѣе мы не умѣемъ выразить ся свойства. Здёсь часто попадается и остроуміе, и вообще вы читаете ее съ наслажденіемъ и любопытствомъ съ начала до конца. «Иванъ Өедоровичь Шпонька» есть единственная въ цёломъ сочиненія повёсть, въ которой нёть мужиковь и казаковь, и она именно столько занимательна, сколько нужно, чтобъ пожалёть о томъ, что она не кончена.

Самый недовърчивый читатель согласится, что эта рецензія нанисана въ благосклонномъ тонъ. Но не дальше, какъ черезъ два мъсяца, въ 5 нумеръ «Библіотеки» того же года, былъ помъщенъ разборъ «Ревизора» совершенно въ другомъ родъ. Мы возвратимся къ нъкоторымъ мъстамъ этой рецензіи, а теперь замътимъ только, что Н. А. Полевой, не слишкомъ церемонившійся съ Гоголемъ называетъ ее «бранью» и считаетъ нужнымъ отклонить отъ себя подозрѣніе, что она писана имъ. Цослѣ того «Библіотека», втеченіе семнадцати или восемнадцати лътъ, постоянно нападала на Гоголя. Было бы слишкомъ долго припоминать всѣ ся выходки противъ этого писателя; да это и не представляетъ особеннаго интереса, потому что онѣ слишкомъ однообразны: три-четыре колкости, показавшіяся рецензенту остроумными, повторяются безбонечное число разъ; иная отправляеть службу безсмённо цёлый годъ, иная и нёсколько лётъ. Особенно долговёчны были каламбуры съ словомъ «носъ», какъ-то: «лучшее средство достичь до безсмертія есть писать о носё», «хорошо описать носъ есть верхъ остроумія», и т. д. Оставляя въ сторонё всё эти безчисленныя нападенія, статьи и статейки, по поводу разныхъ повёстей Гоголя и особенно «Переписки съ Друзьями», по поводу упоминаній о Гоголё въ другихъ журналахъ и проч., мы приведемъ только нёкоторые факты остроумія, порожденные первымъ изданіемъ «Мертвыхъ Душъ» только въ двухъ нумерахъ «Библіотеки» 1842 года: доста точно будетъ и этихъ примёровъ, чтобы судить о степени мёткости и остроты въ нападеніяхъ на Гоголя, составлявшихъ едва ли не единственную живую сторону Литературной Лётописи «Библіотеки» до послёдняго времени.

Литературная лётопись того нумера «Библіотеки для Чтенія», въ которомъ помѣщенъ разборъ «Мертвыхъ Душъ», начинается статейкою о трехъ стихотворныхъ брошюркахъ Алипанова, стихи котораго своими качествами соотвётствовали прозё Өедота Кузмичева, А. А. Орлова, Сигова и прочихъ. Выписывая заглавія этихъ книжонокъ, рецензентъ вездё прибавляетъ слово «поэма». 1) Теофилъ, «поэма» Е. Алипанова. Спб. 1842. 2) Военныя пѣсни. «Поэмы» Е. Алипановъ. Спб. 1842. 3) Досуги для дётей. «Поэмы» Е. Алипановъ. Спб. 1842. Вдоволь натѣшившись надъ нелѣпыми его виршами, выписавъ изъ нихъ множество отрывковъ такого рода:

> Какъ лётни настали Преврасны деньки, Въ лёсу выростали Младые грибки,

и т. д. рецензенть говорить, что Алипановъ сочиняетъ чудесныя поэмы. «Я не смёю (продолжаеть онъ) провозглашать Алипанова «величайшимъ изъ современныхъ поэтовъ, потому что въ нашей «литературё есть уже другой величайшій изъ современныхъ по-«этовъ; но, по моему мнёнію, смёло можно автору «Досуговъ для «дётей» и проч. дать первое мёсто послё величайшаго.—«Самая поэтическая поэма», въ «Досугахъ для дётей»—посланіе къ шестилётнему мальчику о томъ, какъ хорошо сдёлалъ «крестьянинъ, *другъ людей» подавъ милос*тыню нищему. «Въ нывёшнемъ поло-

74

«женіи поэтическихъ дѣлъ и при настоящихъ понятіяхъ о поэзіи «нельзя и желать прекраснѣйшей поэмы. Но вѣкъ нашъ обиленъ «чудесами. Я вокругъ себя вижу однѣ только поэмы, одна плѣни-«тельнѣе другой. Что значитъ эта поэма (о крестьянинѣ, другѣ лю-«дей) въ сравненіи съ тою, о которой я сейчасъ буду имѣть честь «вамъ представить! Вотъ она «Похожденія Чичикова», или «Мерт-«выя Души». Поэма Н. Гоголя.

"Вы видите меня въ такомъ восторгѣ, въ какомъ еще никогда не видан. Я пыхчу, трепещу, прыгаю отъ восхищенія: объявляю вамъ о такомъ литературномъ чудѣ, какого еще не бываю ни въ одной словесности. Поэма! Да еще какая поэма! Одиссея, Неистовый Орландъ, Чайльдъ-Гарольдъ, Фаустъ, Онѣгинъ, съ позволенія сказать дрямъ въ сравненіи съ этой поэмой. Поэть! Да еще какой поэть! поэть, передъ которымъ Гомеръ, Аріосто, Пушкинъ, лордъ Байронъ и Гёте, съ позволенія сказать, то, чѣмъ Ноздревъ называетъ Чичикова \*). Это, можетъ быть, превосходитъ всѣ силы вашего соображенія, но это дѣйствительно такъ, какъ я вамъ докладываю. Никогда еще геній человѣческій не производилъ подобной поэмы. Никогда смертный родъ Адама не удивлялся такому великому поэту. Книга названа поэмой не въ шутку. Поэтъ провозглашенъ первымъ современнымъ поэтомъ не въ насмѣшку. Все это, увѣряю васъ, серьёзно, и очень серьёзно. Можно съ ума сойти отъ радости если хоть немножко любишь искусство, русскій языкъ и честь своей литературы".

Потомъ рецензентъ начинаетъ разговоръ съ читателемъ. Читатель спрашиваетъ, возможно ли поэмы писать прозою, а не стихами: рецензентъ отвѣчаетъ, что вещи «необъятныя, какъ грезы тицеславія въ бреду», выше «всякаго понятія, всякой похвалы, всякаго порицанія», что невозможно и порицать ихъ, а можно только знакомить съ ними читателей посредствомъ выписокъ. Начинаются выписки. Читатель безпрестанно прерываетъ текстъ «Мертвыхъ Душъ», замѣчаніями о неправильности выраженій, жесткости слога, неприличіи многихъ словъ въ литературномъ языкѣ. Замѣчанія большею частію такого достоинства: вѣтеръ и дымъ имѣють въ родительномъ падежѣ вѣтру, дыму, а не вѣтра, дыма; сказать «хотя... но», неправильно; надобно говорить: «хотя... однако»; нельзя сказать «совершенно никакого», должно говорить просто «никакого»; «слуги возились около экипажа», «слуга разсказывалъ ему всякій вздоръ»—выраженія низкія, грязныя. Рецензентъ отвѣчаетъ, что

<sup>\*)</sup> Далбе написано, что Ноздревъ называетъ Чичикова свинтусомъ.

въ этихъ выраженіяхъ именно и заключается истинная поэзія, высочайшее остроуміе; восклицаетъ, что онъ «отъ восторга становится на колѣни передъ первымъ современнымъ поэтомъ». Наконецъ читатель останавливаетъ его и говоритъ, что «Мертвыя Души» то же самое, что романы Поль-де-Кока, съ тою только разницею, что у Гоголя менѣе хорошаго и болѣе грязнаго, нежели у Поль-де-Кока.

Послѣ того всѣ остальныя книги, разбираемыя въ Литературной Лѣтописи, называются «поэмами»: «Холодная вода, какъ всегдашнее лекарство», сочиненіе доктора медицины Вайгерсгейма. «Эта «удивительная поэма описываеть насморки. Холодной водой док-«торъ Вайгерсгеймъ вылечиваеть всѣхъ людей отъ всѣхъ болѣзней, «въ томъ числѣ и посредственныхъ романистовъ отъ гордости и «тщеславія». — «Общая анатомія», сочиненіе доктора медицины «Ивана Быстрова, и «О распознаваніи и леченіи аневризмовъ», «сочиненіе И. Гильдебранда.— «двѣ очень любопытныя и полезныя «поэмы».— «Практическія упражненія въ физикѣ, переводъ съ фран-«цузскаго» — «поэма безполезная и нелюбопытная». «Древняя флора, «или описаніе растущихъ въ Россійскомъ государствѣ деревъ и «кустарниковъ» — «поэма, изданная книгопродавцемъ, для извѣстной «ему цѣли».

Изъ многихъ продолженій этого остроумія по новоду «Мертвыхъ Душъ» выбираемъ только одинъ примъръ — остроуміе, поводъ къ которому подала брошюра г. К. Аксакова, написанная въ восторженномъ тонъ. Вотъ рецензія на эту книжку:

Нисколько слова о поэма "Похожденія Чичикова или Мертвыя Души" сочиненіе Константина Аксакова. Москва. 1842. Эта брошюра имбеть цёлью доказать, что авторь поэмы "Похожденія Чичикова"—Гомерь, а сама поэма "Похожденія Чичикова"—Иліада; что въ "Иліадѣ является Греція съ своямъ міромъ" а "въ эпическомъ созершании автора поэмы "Похожденія Чичикова" авляется чорть знаеть что, но тоже съ своимъ міромъ; что это "эпическое его созерцаніе и есть чистый древній эпосъ, совершенно то же, что у Гомера, что это — "чудное, чудное явленіе!" и прочая, и прочая. Это плохо! Когда люди издають, на свои деньги, такія похвальныя брошюры, это очень щохо! Это показываеть то, что поэма нехороша!" (Слова, напечатанныя курсивомъ, такъ напечатаны въ самой "Библіотекъ для Чтенія").

И, не давая испариться букету остроумія, рецензентъ тотчасъ же переноситъ его въ отзывъ о романѣ Поль-де-Кока, поставленный въ слёдъ за отзывомъ о брошюрѣ г. К. Аксакова: Парижская красаеция. Романъ Поль-де-Кока. Спб. 1842. Въ подлинния эта поэма называется La jolie fille du faubourg. Всё поэмы Поль-де-Кока переводятся на русскій языкъ. Это единственный взъ современныхъ писателей, котораго "созданія" (курсивъ и язвительныя"—"сохранены, какъ поставлены въ "Библіотекѣ дли Чтенія") удостоиваются у насъ такой чести. Мы не пропускаемъ ни одного его созданія. Можно ли, послѣ этого, сомнѣваться въ нашемъ рѣшительномъ вкусѣ къ поль-де-кокоескимъ поэмамъ? "Парижская красавица" довольно скучное "созданіе". Переводъ довольно плохъ. Но это не удержить читателей. Мы такъ любимъ Поль-де-Кока, что между его родомъ и Одиссеей уже не дѣлаемъ никакого различія, увѣряемъ, что это—совершенно одно и то же, и всякаго, кто творитъ подобные романы, нѣкоторые называють Гомеромъ, не страшась нисколько, что если Европа услышить это, то она подумаетъ, что они—въ бѣлой горячкѣ.

Здёсь для насъ непонятно только одно: какимъ образомъ можно было сказать, по поводу панегирика, написаннаго г. К. Аксаковынъ: «Когда моди издають на свои деньш такія похвальныя брошюры, это очень плохо! Это показываеть, что поэма плоха!» Смысль этихъ выраженій ясенъ: Гоголь заказалъ г. К. Аксакову похвальную брошюру и напечаталъ ее на свой счетъ. Можно не соглашаться съ г. К. Аксаковымъ, нѣтъ преступленія и острить надъ нимъ, если угодно; но между русскими писателями едва ли былъ тогда, или есть теперь, хотя одинъ, столь мало знакомый съ общественнымъ положеніемъ и личнымъ характеромъ г. К. Аксакова, чтобы незнаніе давало ему право дёлать предположенія, будто бы г. К. Аксаковъ можетъ писать панегирики по заказу и печатать ихъ на чужой счетъ. Велика должна была быть досада рецензента, если доводила его до столь несообразныхъ намековъ. Довольно остроть уже мы выписали. Если Гоголь еще не убить ими во мнёнія читателя, то всё остальныя уже не нанесли бы ему новыхъ ранъ, потому что онѣ только варіація на малочисленныя темы, которыя достаточно истощены и выписанными у насъ отрывками. Пора поговорить о томъ, отчего эти убійственныя нападенія были такъ многочисленны.

Помѣщая длинныя статьи о Гоголѣ, баронъ Брамбеусъ нарушалъ свое неизмѣнное во всѣхъ другихъ случаяхъ правило уклоняться отъ подробныхъ разборовъ замѣчательныхъ явленій нашей словесности. Это одно заставляетъ предполагать особенныя причины для объясненія его исключительнаго вниманія къ Гоголю: кто не считалъ нужнымъ говорить съ своими читателями о Пушкинъ, Лер-

монтовѣ, Кольцовѣ, не сталъ бы распространяться и о Гоголѣ, еслибъ, не имѣлъ на то своихъ частныхъ побужденій. Притомъ же ны замѣтили, что тонъ его отзывовъ слишкомъ рѣшительно измѣнился втеченіе короткаго времени, отдѣлявшаго третій нумеръ «Библіотеки для Чтенія» 1836 года оть пятой книжки того же лода: въ первыхъ числахъ марта онъ говорилъ о Гоголъ благосклонно, въ первыхъ числахъ мая отзывался о немъ уже такъ, что самому Н. А. Полевому разборъ этотъ казался неприличною «бранью». Эта быстрая и рёзкая перемёна совершенно объясняется твиъ, что въ первыхъ числахъ апрвля вышелъ первый томъ пушкинскаго «Современника», заключавшій въ себ'я статью «О движеніи журнальной литературы», одну выписку изъ которой привели мы выше. Вотъ другой отрывокъ, объясняющій исторію возникновенія пушкинскаго журнала и отношенія его издателя и сотрудниковъ въ барону Брамбеусу. Сказавъ, что въ 1833 году всѣ прежніе журналы наши «имъли постный видъ» и тъсный кругъ читателей, авторъ статьи продолжаеть:

«Въ это время книгопродавецъ Смердинъ, давно уже извѣстный своею діятельностью и добросовістностью, рішился издавать журналь общирный, Энциклопедическій, завоевать всёхъ литераторовъ, сколько ихъ ни есть въ Россіи, и заставить ихъ участвовать въ своемъ предпріятіи. Въ программѣ были выставлены имена почти всёхъ нашихъ писателей. Профессоръ арабской словесности, г. Сенковский, взялся быть распорядителемъ журнала. Къ нему былъ присоединенъ редакторъ г. Гречъ. Никто тогда не заботнися о весьма важномъ вопросѣ: долженъ ли журналъ имѣть одинъ опредѣленный тонъ, одно уполномоченное мниніе, или быть складочнымъ мистомъ всихъ мниній и толковъ? Журналъ на сей счетъ отозвался глухо, обыкновеннымъ объявленіемъ, что вритика будеть самая благонамеренная и безпристрастная, чуждая всякой личности и неприличности-объщание, которое даетъ всякий журналисть. Съ выходомъ первой книжки публика ясно увидёла, что въ журнале господствуютъ тонъ, мизнія и мысли одного, что имена писателей, которыхъ блестящая шеренга наполнила полстраницы заглавнаго листка, взяты были только напрокать, для привлечения большаго числа подписчиковъ. Главнымъ дъятелемъ и движущею пружиною всего журнала былъ г. Сенковскій. Имя г. Греча выставлено было только для формы. Но какая была цёль редакціи этого журнала, какую задачу предположила она рёшить? Здёсь мы поневолё должны задуматься, что, безъ сомнѣнія, сдѣлаетъ и читатель. Въ программѣ ничего не сказалъ г. Сенковскій о томъ, какой начерталъ для себя путь, какую выбралъ для себя цёль; вся увидёли только, что онъ взошель незамётно въ первый нумеръ, а въ концѣ его развернулся, какъ полный хозяинъ. Но на что преимущественно было обращево внимание сего хозянна, были ли гда заматны та

неподвижныя правила, безъ конхъ человъкъ дёлается безхарактернымъ, которыя опредёляютъ его физіономію? Прочитавъ все помёщенное имъ въ этомъ журналѣ, невольно остановимся въ изумленіи: что это такое? что заставляло писать этого человѣка? Послёдуемъ за распорядителемъ во всѣхъ родахъ его сочиненій.

Авторъ обзора пересматриваетъ ученыя статьи, критическія статьи и повёсти этого писателя и отзывается о нихъ справедливо, но вовсе не съ похвалою, замѣчая, какъ главный недостатокъ, что во всёхъ этихъ повёстяхъ и статьяхъ нётъ единства мысли, определенныхъ убъжденій, нетъ никакой цели. Мы выписали уже суждение автора обзора о содержании рецензии барона Брамбеуса. Несколькими строками раньше, еще точнее определяется общій характеръ его разборовъ: «Въ критикѣ г. Сенковскій пока-«залъ отсутствіе всякаго мнёнія: во его рецензияхо нюто ни поло-«жительнаю, ни отрицательнаю вкуса, вовсе никакого. (Подчер-«кнуто въ подлинникѣ). То, что ему нравится сегодня, завтра дѣ-«лается предметомъ его насмѣшекъ; у него рецензія не есть дѣло «убъжденія и чувства, а просто следствіе расположенія духа и об-«стоятельствъ. Онъ никогда не заботится о томъ, что говоритъ, н «въ слѣдующей статьѣ уже не помнить вовсе написаннаго въ «предъидущей». Выборъ статей для отдёла оригинальной и переводной словесности «показываль очень мало вкуса».

«Въ «Библіотека́ для Чтенія» случилось еще одно дотолѣ неслыханное на Руси явленіе. Распорядитель ее сталъ переправлять и переда́лывать вса́ почти статьи, въ ней печатаемыя. Такой странной опеки до сихъ поръ на Руси еще не бывало. Многіе писатели начали отказываться отъ участія въ изданій сего журнала. Число сотрудниковъ такъ умалилось, что на другой годъ издатели уже не выставили длиннаго списка именъ и упомянули глухо, что участвують лучшіе литераторы, не означая какіе. Статьи зама́тно начали быть хуже. «Библіотеку» уже менѣе читали въ столицахъ».

Другіе журналы (продолжаеть авторь) были слабы по объему и по числу подписчиковь по сравненіи съ «Библіотекою для Чтенія». Что же было дёлать литераторамь, которые увидёли себя въ необходимости отказаться оть участія въ «Библіотекѣ для Чтенія»? \*). Нёкоторые московскіе литераторы рёшились основать

<sup>\*)</sup> Чтобы представить читателямъ хотя однев прим'яръ того, какимъ образомъ передблывались въ "Библіотекъ для Чтенія" статьи самыхъ изв'ястныхъ литераторовъ, приведемъ объиспеніе Н. А. Полеваго изъ "предисловія"

новый журналь: «онъ быль нуженъ 1) для тёхъ, которые желали «имёть пріють для своихъ мнёній, ибо «Библіотека для Чтенія» не «принимала никакихъ критическихъ статей, если не были онё по «вкусу главнаго распорядителя: 2) для тёхъ, которые видёли съ «изумленіемъ, какъ на ихъ собственныя сочиненія наложена была «рука распорядителя, ибо г. Сенковскій началъ уже переправлять, «безо всякаго разбора лицъ, всё статьи, отдаваемыя въ «Библіоте-«ку для Чтенія». Такимъ образомъ явился «Московскій Наблюдатель». Черезъ нёсколько времени, по тёмъ же самымъ причинамъ и побужденіямъ, основанъ былъ Пушкинымъ «Современникъ». — Очень понятно, съ какими чувствами «Библіотека для Чтенія» и ея

къ его "Очеркамъ русской литературы". Тутъ мы видимъ замѣчательный примёръ того, какимъ образомъ всё литераторы, отъ участія которыхъ зависёли достоинство и успѣхъ журнала, были привлечены къ "Библіотекѣ для Чтевія" почтеннымъ А. Ф. Смирдинымъ, и какимъ образомъ распорадитель "Библіотеки" лишилъ этотъ журналъ ихъ полезнаго содѣйствія. Мы еще помнимъ, какъ, перечитывая въ старые годы "Библіотеку", мы были поражены чрезвычайно рѣзкимъ улучшеніемъ ея критической части въ 1836 году: тонъ статей оставался почти всегда прожній, но онѣ подробно говорили о замѣчательныхъ литературныхъ произведеніяхъ, чего не было прежде; содержаніе разборовъ было несравненно дѣльнѣе, а развитіе мыслей гораздо основательныхе и остроумнѣе прежняго. Черезъ нѣсколько времени попались намъ въ руки "Очерки литературы", и дѣло объяснилось.

"Не здъсь мъсто (говоритъ Н. А. Полевой) излагать мое мизніе о ней (Библіотекъ для Чтенія) или разсказывать о моихъ отношеніяхъ къ ея почтенному редактору. Скажу одно, что съ самаго начала сего журнала я былъ рёшительно не согласенъ съ его цёлью, планомъ, возврёніемъ и отрекался отъ всякаго постояннаго въ немъ участія, хотя неоднократно былъ убѣдительно приглашаемъ въ тому. Въ 1836 году, когда давно уже прекратился журналь, мною издававшійся, я прівзжаль въ Петербургь, и - для чего скрывать? о подобныхъ поступкахъ надобно говорить во всеуслышание --добрый, благородный издатель "Библіотеки для Чтенія", А. Ф. Смирдинъ, оказаль мив тогда безкорыстную и важную услугу въ моихъ тогдашнихъ стёсненныхъ обстоятельствахъ, - услугу, когда люди, называвшіеся монин друзьями, — люди, которымъ я имёлъ, быть можетъ, нёкогда случай быть полезнымъ, отвергли меня, показали мит себя въ самой темной краскъ безчувственнаго эгоизма... Богъ съ ними, я давно простилъ имъ! тёмъ съ бодьшею признательностью вспоминаю о немногихъ, твмъ благодарнве былъ и всегда буду я доброму, благородному А. Ф. Смирдину, который за услугу свою требоваль участія моего въ "Библіотекѣ для Чтенія". Отказаться я не могъ. Мы сощинсь съ редакторомъ ся. Послё продолжительнаго съ нимъ переговора, я взялъ на себя отдъленія критики и библіографіи и началъ доста«распорядитель» встрётили оба эти журнала. О враждё противъ «Московскаго Наблюдателя» не будемъ говорить; но воть какія слова вырвались у распорядителя «Библіотеки для Чтенія», когда онъ узналъ о намёреніи Пушкина издавать журналъ и прочиталъ программу этого изданія:

«Африканскій король Ашантіевь, говорять, объявиль войну «Англіи и уже открыль кампанію. Александрь Сергвевичь Пушкинь, «въ исходв весны, тоже вступаеть на поле брани: онъ хочеть «издавать альманахъ или журналь «Современникь». «Эготь жур-«налъ или альманахъ учреждается нарочно противъ «Библіотеки «для Чтенія», съ явнымъ и открытымъ намвреніемъ при помощи «Божіей уничтожить ее въ прахъ!» «О вы, которые читаете раз-«ные русскіе журналы, скажите намъ по милости, который это уже «журналъ возникаеть съ этимъ благимъ намвреніемъ? Четвертый, «кажется? или пятый?» «Библіотека для Чтенія» поставила сеов правиломъ не вступать въ полемику съ другими журналами;

влять изъ Москвы статьи по обоимъ отдёленіямъ. Съ перваго шага всё условія моего сотрудничества были нарушены редакторомъ. Не мое было дѣло отвёчать за статьи самого редактора и другихъ сотрудниковъ; но, къ изумленію моему, редакторъ наложилъ право нестерпимаго ценсорства на всё мон статьи, передёлываль въ нихъ языкъ по своей методё, переправляль ихъ, прибавлялъ къ нимъ, убавлялъ изъ нихъ, и многое являлось въ такомъ извращенномъ видъ, что, читая «Вибліотеку для Чтенія», иногда вовсе я не могъ отличить, что такое хотвлъ я сказать въ той или другой статьв ... Возраженія мон были тщетны, и, несмотря на все желаніе мое исполнить желаніе добраго А. Ф. Смирдина, я принужденъ былъ ръшительно отказаться оть всякаго участія въ «Библіотекъ для Чтенія»... До какой степени мысли мон были измёнены, повёрить трудно. Приведу три или четыре примёра. Я послалъ редактору статью о комедія М. Н. Загоскина «Недовольные», гдъ говориль о комедія Грибобдова, изъявляя безпристрастно мябніе мое я отдавая справедливость и прекрасному произведенію М. Н. Загоскина, и превосходному произведению Грибойдова. Редакторъ прибавилъ брань на «Ревизора», комедію г. Гогодя, и придалъ сдовамъ монмъ о Грибовдовъ такой смысль, что ими оскорбиль всёхь почитателей памяти Грибоёдова и прежде всёхъ-перваго меня... (Слёдуютъ примёры искаженія трехъ другихъ статей). Но всего забавние было приключение съ статьею о стихотворенияхъ г. Соколовскаго, «Мироздание» и «Хеверь». Желая показать, что поэть совершенно превратно смотрить на предметь свой, я написаль статью, гдѣ подробно изложиль свои мысли о поэзіи духовной и о сочиненіяхъ г. Соколовскаго. Редакторъ «Библіотеки для Чтенія», какимъ-то непостижимымъ для меня обравомъ, умёль вырёзать изъ статьи нёкоторыя частицы и помёстиль ихъ въ

θ

она только позволяеть себѣ увѣдомить публику о программѣ новаго журнала». «Но съ появленіемъ первой его книжки водворяется глу-«бокое и краснорѣчивое модчаніе: ни слова объ этомъ журналѣ, «особенно, если онъ плохъ и смъетъ еще браниться!» Журналъ Пушкина будетъ содержать въ себѣ обозрѣнія русской журналистики. Этого не делають англійскіе Rewiews и французскіе Revues, --- следовательно журналъ Пушкина самъ объявляетъ, что будетъ принадлежать къ журнальной черни», которая одна занимается литературою полемикою. «Какъ горько, какъ прискорбно видъть, когда «геній, каковъ Александра Сергвевича Пушкина, рожденный вить «безсмертные вѣнки на вершинѣ зеленаго Геликона, нарвавъ тамъ «горсть колючихъ остротъ, бѣжитъ стремглавъ по скату горы въ «объятія собравшейся на равнинѣ толпы Віоеянъ, которая обѣ-«щаеть, за подарокъ, наградить его грубымъ хохотомъ! Берегитесь, «неосторожный геній! Последніе слои горы обрывисты, и у самаго «подножія Геликона лежить Михонское болото, --- бездонное боло-«то, наполненное черною грязью! Эта грязь-журнальная поле-«мика, самый низкій и отвратительный родъ прозы, послѣ риемо-«ванныхъ пасквилей». Быть можетъ, Александръ Сергвевичъ надвется придать своему журналу более занимательности войною съ

«Библіографіи», а остальному далъ названіе «О духовной поэзіи» и въ видъ статьи отдёльной напечаталь въ отдёлении «Прозы», съ моимъ именемъ. Въ этой стать столько нашель я прибавокъ, уръзокъ, измъненій, что вовсе не понялъ и теперь не понимаю, о чемъ идетъ въ ней ръчь. Статья начинается, напримёръ, небывалымъ анекдотомъ, будто Пушкинъ разговаривалъ нёкогда съ Батюшковымъ о русскихъ стихахъ. Но Батюшкова съ 1817 года не было уже въ Петербургъ, когда Пушкинъ былъ еще ученикомъ въ Дицеъ, писалъ дътскіе стихи и не могъ разсуждать о позвіи русской съ однимъ изъ корифеевъ тогдашней русской поэзіи. По крайней мёрё, я ничего подобнаго не слыхиваль оть Пушкина и ничего не писаль о разговорь его съ Батюшковымъ. Радуюсь, что теперь, печатая «Очерки», могу освободить себя отъ непринадлежащаго мив и непризнаваемаго мною. Беру изъ «Библіотеки для Чтенія» ті только мои статьи, которымъ (не имвя у себя прежнихъ оригиналовъ) могъ я памятью возвратить, по возможности настоящій смыслъ ихъ. Отъ всего остального, что писано въ «Библіотекъ для Чтенія» 1836 и 1837 годовъ, я рёшительно отрекаюсь в ничего тамъ помёщеннаго прошу не почитать моимъ: оно ни мое, ни редакторово, а Богъ знаетъ чье, и что оно такое, я первый менье всвхъ понимаю».

Намъ понадобится это объяснение Н. А. Полеваго, когда мы возвратимся къ разбору «Ревизора», помъщенному въ «Библіотекъ для Чтенія» 1836 года и содержащему такое внезапное объявление непримирамой войны Гогодю. «Библіотекою для Чтенія», «но онъ ошибается въ разсчегѣ: «Би-«бліотека для Чтенія» никогда не унизится до отвѣта другимъ жур-«наламъ. И зачѣмъ вамъ отвѣчать, друзья? Не лучшій ли вамъ от-«вѣть — молчаніе? Вообще, не безполезно знать, что презрѣнія у «насъ достанетъ для всѣхъ нападокъ, отъ кого бы онѣ ни проис-«ходили». (Библіотека для Чтенія. 1836 г., апрѣльская книжка).

Въ тонъ этихъ словъ столько гнъва и вражды, что они, безъ всякаго сомнѣнія, диктованы чувствомъ оскорбленнаго самолюбія. Того, что Пушкинъ объщалъ въ своемъ журналѣ помѣщать обозрѣнія журнальной литературы, было бы недостаточно для столь сильнаго раздражения рецензента «Библіотеки»; но ему, безъ сомнѣнія, уже за нісколько дней до появленія первой книжки пушкинскаго журнала, въ то время, какъ писалъ онъ эту филиппику, было извъстно, въ какой степени неблагопріятны для барона Брамбеуса будуть отзывы новаго журнала; да и могло ли это быть неизвъстно? Двадцать лътъ тому назадъ, литературныхъ слуховъ и толковъ въ пишущемъ кружкѣ было гораздо болѣе, нежели теперь; а еще и нынѣ о каждомъ замѣчательномъ литературномъ явленіи каждому нечуждому литературнаго кружка приходится волею или неволею слышать задолго до выхода книги въ свътъ. Невозможно сомнѣваться въ томъ, что баронъ Брамбеусъ зналъ впередъ, какова будеть въ новомъ изданіи первая статья о журналистикѣ, и что рѣзкія выходки «Библіотеки» писаны подъ вліяніемъ этихъ слуховъ. Когда явился первый томъ новаго изданія съ статьею, отрывки изъ которой мы привели, писатель, противъ котораго она была направлена, также не могъ волею или неволею не услышать, кто такой быль авторомь этой статьи. Люди чуждые литературному кружку, могли приписывать статью самому Пушкину; но въ литературномъ кружкѣ не могло быть тайною, что писалъ ее Гоголь и скоро Пушкинъ печатнымъ образомъ объявилъ, что статья «О движеніи журнальной литературы» принадлежить не ему. Для людей, знающихъ нашу литературу, всѣ подобныя объясненія совершенно излишни: они знають, что въ нашей литературъ тайны невозможны, и теперь у насъ пишущихъ людей такъ мало, что всѣ псевдонимы, и анонимы — пустая игрушка, прозрачный флёръ, ничего не приярывающій. Хотя бы даже вовсе того не желаль онь, литератору нътъ возможности не знать истиннаго автора каждой анонимной. статы, возбуждающей некоторое внимание.

в\*

Такимъ образомъ, баронъ Брамбеусъ имѣлъ двѣ основательныя причины измёнить тонъ своихъ сужденій о Гоголё. Во первыхъ, Гоголь явился однимъ изъ главныхъ участниковъ пушкинскаго журнала: въ первой же книжкъ «Современника» были помъщены два произведенія, подписанныя его именемъ: «Коляска» и «Утро діловаго человѣка»; въ одной изъ слѣдующихъ-«Носъ». Во вторыхъ. что еще важнее, Гоголь быль авторь неблагопріятной ему статьи «О движеніи журнальной литературы». Самъ баронъ Брамбеусъ обнаружилъ третью причину своего нерасположенія къ автору «Ревизора»: онъ считалъ его, какъ юмористическаго писателя, своимъ соперникомъ. Вотъ предварительныя замѣчанія изъ «брани на Ревизора», вставленной распорядителемъ «Библіотеки для Чтенія» въ статью Н. А. Полеваго о «Горе отъ Ума» и «Недовольныхъ» Загоскина, какъ мы видёли изъ свидётельства самого Полеваго. Очевидно, что въ этомъ отрывкѣ остались нѣкоторыя выраженія, написанныя Полевымъ. Но читатель легко отличить фразы, которыя могъ написать только баронъ Брамбеусъ:

"Перейдемъ къ "Ревизору". Здѣсь прежде всего надобно привѣтствовать въ его авторѣ новаго комическаго писателя, съ которымъ можно поздравить русскую словесность. Первый опыть г. Гоголя (т. е. первый опыть въ комедіи) варугъ обнаружилъ въ немъ необыкновенный даръ комики, и еще такой комики, которая объщаеть поставить его между отличнъйшими въ этомъ родъ писателями. Мы съ удовольствіемъ предаемся этой пріятной надеждё, хотя. одинъ весьма умный человѣкъ сказалъ намъ въ отвѣтъ на подобное предсказаніе: "Ничего не будетъ! его захвалять!" Въ самомъ двлѣ, опасность, кажется, угрожаеть автору съ этой стороны, и если у него есть самолюбіе, онъ. не можеть употребить его съ большею пользою для себя и для литературы. какъ поручивъ ему оберегать себя отъ яда необдуманныхъ похваль. Кажется, что одна изъ котерій, которая чрезвычайно нуждается въ примѣчательномъ таланть, для того, чтобы противопоставить его барону Брамбеусу, избрала его своимъ героемъ и условилась превозносить до небесъ каждое его сочинение, скрывая отъ него и отъ публяки ихъ несовершенства. Ежели это правда, то нельзя не предостеречь г. Гоголя, что онъ стоить на пропасти, прикрытой цвётами, и можеть упасть въ нее со всею своею будущею славой. Что касается до насъ, то мы никогда не были въ состояние усмотрёть малёйшаго сходства между талантомъ г. Гоголя и таинственнаго барона и не понимаемъ. какимъ образомъ литературная досада могла ослёпить котерію до того, чтобъ она вздумала сдёлать изъ автора "Вечеровъ на хуторъ" и "Миргорода" соперника автору "Фантастическихъ путешествій" и "Похожденій одной ревижской луши". Если г. Гоголь примѣтить это вовремя, то его личное самолюбіе поможетъ ему воспользоваться замёчаніями тёхъ, которые ничего столько не

желають, какъ полнаго развитія его таланта, не довърять умышленнымъ панегирикамъ и усовершенствовать свое дарованіе".

«Котерія, нуждающаяся въ примѣчательномъ талантѣ, для того, чтобы противопоставить его барону Брамбеусу, избравшая Гоголя своимъ героемъ и условившаяся превозносить до небесъ каждое его сочиненіе, чтобы сдѣлать его соперникомъ таинственнаго барона», по смыслу словъ и по тогдашнимъ отношеніямъ, могла означать только Пушкина и его сподвижниковъ. Но гдѣ жь баронъ Брамбеусъ нашелъ доказательство этого намѣренія? Въ то время былъ изданъ только одинъ томъ пушкинскаго журнала, а единственнымъ мѣстомъ, относившемся въ этомъ къ Гоголю, была небольшая рецензія втораго изданія «Вечеровъ на хуторѣ», которую мы вполнѣ приводимъ въ примѣчаніи \*).

Читатели видять, что несовершенства произведеній Гоголя вовсе не скрываются этою рецензіею, и она не заключаеть ни самаго отдаленнѣйшаго намека на противопоставленіе Гоголя таинственному барону, если не видѣть этого намека въ подчеркнутомъ нами выраженіи «мы, не смѣявшіеся со временъ Фонвизина». Надобно принимать одно изъ двухъ: или слова барона написаны по дошедшимъ до него слухамъ, что Пушкинъ въ разговорахъ ставитъ Гоголя выше барона Брамбеуса—и это служило бы новымъ подтвер-

<sup>\*) «</sup>Читатели наши, конечно, помнятъ впечатлёніе, произведенное надъ ными появленіемъ «Вечеровъ на хуторѣ»: всѣ обрадовались этому живому описанию племени поющаго и пляшущаго, этимъ свёжимъ картинамъ малороссійской природы, этой веселости, простодушной в вмёстё лукавой. Какъ изумились мы руссвой книгь, которая заставида насъ сменяться, - мы, не смеявшиеся со времень Фонвизина! Мы были такъ благодарны молодому автору, что охотно простили ему неровность и неправильность его слога, безсвязкость и неправдоподобие никоторых разсказовь, предоставя си недостати на поживу критики. Авторъ оправдалъ таковое снисхождение. Онъ съ тъхъ поръ непрестанно развивался и совершенствовался. Онъ издалъ «Арабески», гдъ находится его «Невскій проспектъ», самое полное изъ его произведеній. Вслёдъ затёмъ явился «Миргородъ», гдё съ жадностью всё прочли и «Старосвётскахъ пом'ещиковъ», эту шутливую, трогательную идиллію, которая заставляетъ васъ смъяться сквозь слезы грусти и умиденія, и «Тараса Бульбу», коего начало достойно Вальтера Скота. Г. Гоголь идеть еще впередъ. Желаемъ и надбемся имъть часто случай говорить о немъ въ нашемъ журнали.-Надняхъ будетъ представлена на здишемъ театри его комедія «Ре-BH8005.

жденіемъ нашему прежнему объясненію рѣзкой выходки противъ Пушкина—или слова барона Брамбеуса вызваны неудовольствіемъ на то, что Гоголь поставленъ прямымъ наслѣдникомъ Фонвизина, безъ оговорки, что юмористическія статьи барона Брамбеуса также превосходны, и это послужило бы новымъ подтвержденіемъ мнѣнія о его щекотливости.

.Какъ бы то ни было, но факты, нами сведенные, не оставляють сомнѣнія, что въ отзывахъ барона Брамбеуса о Гоголѣ участвовало оскорбленное самолюбіе. И чёмъ дальше шло время, тёмъ сильнъе должно было становиться это побуждение, потому что удивленіе барону Брамбеусу, какъ «отличнѣйшему юмористу», сначала очень сильное въ извёстномъ кружкё читателей, съ каждымъ годомъ быстро ослабѣвало, а слава Гоголя быстро увеличивалась. Только этимъ личнымъ отношеніемъ — мыслью барона Брамбеуса видѣть въ Гоголѣ своего противника — можно объяснить фактъ, что баронъ въ отзывахъ о Гоголѣ отступалъ отъ постояннаго правида своей критической діятельности: какъ можно мение говорить о замѣчательныхъ явленіяхъ словесности, чтобы избѣжать промаховъ въ дълъ, для котораго нуженъ вкусъ. Еще разительнъе его отступление отъ постоянной тактики въ томъ, что онъ неизмѣнно продолжалъ говорить о Гоголъ лътъ пятнадцать то же самое, что сказаль въ 1836 году. Обыкновенно онъ поступаль иначе: какъ скоро замѣчалъ онъ, что восхваленный имъ писатель уничтоженъ критикою другихъ журналовъ, онъ тотчасъ же начиналъ повторять мнѣнія, высказанныя критикомъ-побѣдителемъ, не заботясь о противорѣчіи этихъ мнѣній съ его прежними выспренними похвалами; и наоборотъ, когда слава писателя утверждалась, онъ начиналъ также хвалить его, вслёдъ за другими журналами. Примёры послёдняго излишни: всё наши талантливые писатели довольно долго сначала не обращали на себя никакого вниманія барона Брамбеуса. какъ люди, не обнаруживающіе дарованій, или даже были имъ осмъиваемы, не по злому умыслу, а просто по неумънью его отличить, дъйствительно ли они талантливы; а потомъ всёхъ ихъ онъ хвалилъ, когда другими критиками были объяснены ему ихъ достоинства. Что же касается примеровъ того, какъ онъ покидалъ своихъ прежнихъ кліентовъ, когда слава ихъ была разрушена другими, разскажемъ одинъ случай. Мы привели отрывки изъ разбора. «Торквато Тассо», гдѣ это произведение было превознесено до не-

бесъ; черезъ два три мѣсяца съ автора были сняты чинъ Байрона и санъ «великаго», объявлено было даже, что баронъ Брамбеусъ, хваля его, только забавлялся: критику вздумалось, говорила «Библютека для Чтенія», състь у окна и бросить вънокъ славы на голову первому прохожему, прохожій, т. е. г. Кукольникъ, не въ мвру возгордился, и надобно снять съ него венокъ, данный по капризу, а не по заслугь. Это объяснение, повидимому столь откровенное, возмутило многихъ и надълало въ свое время большаго шума: «какъ! раздавать и снимать вънки байроновской славы по одному капризу!» говорили всв съ негодованіемъ. Но, разобравъ двло ближе, мы увидимъ, что негодовать на барона было почти . не за что: онъ, кажется, говорилъ о капризѣ только для оправданія своей перемѣнчивости въ обращеніи съ г. Кукольникомъ, а на самомъ дълъ поступалъ по своему искреннему убъжденію и крайнему разумѣнію. Исторія повышенія и низложенія г. Кукольника въ «Библіотекѣ для Чтенія» произошла слѣдующимъ образомъ. Н. А. Полевой помѣстилъ въ «Телеграфѣ» краткій отзывъ о «Торквато Тассо», въ томъ смыслъ, что «юный авторъ подаетъ надежды и уже выказалъ большое дарованіе».-Изъ этого отзыва и выросла восторженная статья барона Брамбеуса. Потомъ Полевой помѣстилъ въ «Телеграфѣ» подробный разборъ «Торквато Тассо», гдѣ, какъ обыкновенно бываетъ при подробномъ разборѣ, рядомъ съ достоинствами указалъ и недостатки драматической фантазіи г. Кукольника, кстати и мимоходомъ заметивъ, что «Библіотека для Чтенія» уже слишкомъ далеко зашла въ похвалахъ этому произведенію, и что странно видеть въ г. Кукольникѣ Байрона. Вслѣдъ за этимъ и «Библіотека» перестала безусловно восхищаться г. Кукольникомъ, даже почла за нужное унизить его. Видите ли, какъ просто было дѣло! Если капризъ и участвовалъ въ увѣнчаніи и развѣнчаніи русскаго юнаго Байрона, то участвовалъ очень мало; и мы готовы даже хвалить барона Брамбеуса за то, что онь, взявь слишкомъ высокую ноту съ чужаго голоса, съ такимъ послушаніемъ понизилъ ее, какъ скоро наставникъ замѣтилъ ему его промахъ. То же самое было съ его сужденіями о Марлинскомъ, Загоскинѣ и проч. Такъ бывало постоянно. Пока никто еще не хвалилъ и не бранилъ писателя, баронъ Брамбеусъ хвалилъ или бранилъ его на удачу. Какъ скоро сильнѣйшіе голоса въ критикѣ произвосили. свое сужденіе, онъ повторялъ ихъ слова.

Относительно одного Гоголя не могъ онъ, увлеченный личнымъ чувствомъ, пересилить себя и до конца повторялъ свои первые отзывы, сдѣланные съ голоса Н. А. Полеваго, хотя и видѣлъ, что сильнѣйшіе голоса говорятъ противное. Не будемъ осуждать этой ошибки: надобно же уступать человѣку нѣкоторую свободу въ чувствахъ, не всегда же можно требовать отъ человѣка, чтобъ онъ дѣйствовалъ только по внушенію благоразумнаго разсчета и холоднаго разсудка. Ужели вы изгоняете изъ міра поэзію? вѣдь увлеченіе чувствомъ и есть поэзія.

Такимъ-то образомъ, увлеченный до поэзіи чувствомъ своимъ, баронъ Брамбеусъ семнадцать лётъ повторялъ то, что было когдато сказано о Гоголѣ Н. А. Цолевымъ. Дѣйствительно, сличивъ статьи того и другаго критика, мы увидимъ, что всѣ, рѣшительно всѣ сужденія о Гоголѣ заимствованы барономъ Брамбеусомъ у Н. А. Полеваго,—даже знаменитое сравненіе Гоголя съ Поль-де-Кокомъ, даже замѣчанія относительно разныхъ мелочей. Одно остается у него свое — остроумныя насмѣшки надъ тѣмъ, что «Мертвыя Души», сочиненіе написанное въ прозѣ, названо поэмою. Какого вниманія онѣ заслуживаютъ, предоставляемъ судить читателю. Мы знаемъ только то, что на отзывы барона Брамбеуса о Гоголѣ публика обращала несравненно менѣе вниманія нежели наши журналы; говоря по всей справедливости, надобно даже сказать, что сужденія барона Брамбеуса о Гоголѣ не произвели на публику ровно никакого вліянія.

И не только ѣдкіе отзывы барона Брамбеуса о Гоголѣ, но и вся его продолжительная многосторонняя, неутомимая журнальная дѣятельность едва ли произвела хотя малѣйшее дѣйствіе на публику, или имѣла хотя слабое вліяніе на развитіе литературы, въ полезномъ или вредномъ смыслѣ. Потому и исторія литературы, если мало будетъ говорить о его заслугахъ, то мало скажетъ и въ осужденіе ему. Она только пожалѣетъ, какъ жалѣемъ и мы, что этотъ человѣкъ растратилъ свои дарованія отчасти на предпріятія, несвойственыя его таланту и знаніямъ, — напримѣръ, на поверхностныя гипотезы въ наукахъ, чуждыхъ его спеціальности, на усилія пріобрѣсть славу романиста и быть законодателемъ въ области изящной словесности, при недостаткѣ эстетическаго вкуса,—отчасти на мелочи, которыми также надѣялся онъ пріобрѣсти славу. Къ Этимъ мелочамъ относимъ мы жеданіе отличаться орнгинальностью

слога, приведшее его къ вычурности; стремление выдавать себя за преобразователя русской прозы, которая не нуждалась въ преобразованіяхъ, по крайней мёрё, подобныхъ тёмъ мелочнымъ нововведеніямъ, какія онъ считалъ нужными и важными; стремленіе прослыть остроумнѣйшимъ изъ русскихъ писателей. Всю эту напрасную растрату силь надобно будеть приписать тому, что онъ, вслёдствіе ли своей натуры, или вслёдствіе своего фальшиваго положенія въ нашей литературѣ, не имѣлъ въ своей дѣятельности ни одной изъ техъ возвышенныхъ целей, безъ стремленія къ которымъ нельзя писателю достигнуть истинной славы. Но, съ другой стороны, исторія литературы скажеть, что, не будучи ни геніемь, ни даже даровитъйшимъ или ученъйшимъ изъ современныхъ ему русскихъ журналистовъ, опъ обладалъ замечательными силами: и знаніями, и проницательнымъ умомъ, и остроуміемъ, и неутомимою жаждою славы и дѣятельности. Она прибавить также, что если самолюбіе вовлекало его въ ошибки, то, по нравственному характеру, его невозможно сравнивать съ людьми, которые достойны «презрвнія» (чтобы выразиться его терминомъ): у него было много истинной гордости, --- силы, исключительно и неотъемлемо принадлежащей личностямъ благороднымъ по всей натурѣ, каковы бы ни были обстоятельства ихъ дѣятельности. И если мы захотимъ вникнуть въ отношенія и интриги нѣкоторыхъ литературныхъ котерій (чтобы опять употребить его терминъ) того времени, когда онъ успѣлъ прочно занять столь важное для литературы место распорядителя единственнаго журнала, бывшаго тогда сильнымъ, то мы должны будемъ сказать, что умънье его поставить себя на это видное мъсто было, хотя отрицательнымъ образомъ, очень полезно для русской литературы: не займи онъ этого места, еще Богъ знаетъ, кто захватиль бы этоть столь важный пость, и, по всей въроятности, захватиль бы его тоть или другой изъ людей, съ которыми какъ мы выразились, невозможно его смѣшивать. Онъ не хотѣлъ двлать ничего дурнаго, не сдвлаль ничего вреднаго; некоторые другіе на его месте хотели бы дурнаго и успели бы сделать много вреднаго. И наконецъ, чтобы назвать положительную заслугу его, скажемъ, что, дѣйствительно, ему принадлежитъ честь изгнанія изъ русскаго литературнаго языка, въ самомъ дѣлѣ вредныхъ его легкости, мѣстоименій «сей» и «оный».

Внимательный читатель заметить, что вся настоящая статья есть только развитіе относящихся къ барону Брамбеусу эпизодовъ изъ статьи Гоголя «О движения журнальной литературы» а во многихъ мѣстахъ должна быть названа только парафразомъ словъ Гоголя. И если изъ нашей характеристики слёдуетъ, что баронъ Брамбеусъ гораздо рѣже, чѣмъ думаютъ многіе, писалъ съ намѣреніемъ подшутить надъ публикою и гораздо чаще, нежели думають, писаль серьезно, не дурача никого, а излагая свои настоящія мнѣнія, только въ формѣ нѣсколько манерной, то это опять мысль Гоголя и мысль совершенно справедливая. И если она представляеть лучшее оправдание для литературной діятельности барона Брамбеуса, то намъ опять пріятно сказать, что именно съ такимъ сознаніемъ и выражается она у Гоголя, который, осуждая многія изъ действій своего противника, постоянно прибавляеть, что нравственный характеръ этого писателя выше подозрѣній и что онъ все дёлалъ не съ другою какою-нибудь цёлью, но именно съ тою, чтобы сдёлать, какъ ему казалось, лучше. Это, кажется, совершенно справедливо.

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

Представивъ характеристику критической дѣятельности и отношеній къ Гоголю Н. А. Полеваго и г. Сенковскаго, мы перейдемъ прямо къ журналамъ и журналистамъ, бывшимъ на сторонѣ Гоголя, не упоминая ни однимъ словомъ о нѣкоторыхъ другихъ журналистахъ, бранившихъ автора «Мертвыхъ Душъ». Не считаемъ также, съ другой стороны, нужнымъ безпокоить нѣкоторыхъ невинныхъ журналистовъ припоминаніями о ихъ простодушныхъ сомнѣніяхъ къ Гоголю: добрые люди давно простили имъ грѣхъ невѣдѣнія, въ которомъ они находились, а иные изъ нихъ, быть можетъ, еще и по св пору находятся, повторяя разныя обвиненія, вычитанныя изъ статей Н. А. Полеваго. Такимъ образомъ, мы можемъ, оставивъ въ сторонѣ различныхъ мелкихъ воителей, усиливавшихся подвизаться противъ Гоголя, перейти къ изложенію критической дѣятельности и мнѣній о Гоголѣ тѣхъ журналистовъ, которые считали Гоголя великимъ писателемъ.

Еслибъ кто, придерживаясь исключительно строгаго хронологическаго порядка, рёшился разрывать тёсно связанные между собою факты, при изложении различныхъ мнёній о Гоголё, ему пришлось бы начать свой обзоръ свидётельствомъ Пушкина о достоинствахъ «Вечеровъ на хуторё», потому что Пушкинъ не только первый похвалилъ Гоголя, но и вообще былъ первымъ изъ всёхъ, въ какомъ бы то ни было смыслё, заговорившимъ нашей публикѣ о Гоголѣ. Поставивъ себѣ цёлью дать не безсвязный хронологическій перечень статей о Гоголѣ, а изложеніе распространенія въ литературномъ мірѣ и въ публикѣ понятій о значеніи Гоголя, мы должны были соединять въ одну цёльную характеристику все, что было говорено о Гоголѣ съ той и ли другой точки зрѣвія, соблюдал.

1

порядокъ, въ какомъ одно направление пріобрёло первенство надъ другимъ въ литературѣ. Такимъ образомъ, надобно было начать нашь обзорь сужденіями журналистовь, бывшихь представителями направленій, господствовавшихъ въ нашей критикѣ до того времени, когда пріобрѣли рѣшительное преобладаніе «Отечественныя Записки», которымъ, въ числѣ другихъ заслугъ, принадлежитъ и честь прочнаго утвержденія въ публикѣ справедливыхъ понятій о Гоголь. Следуя этому плану, намъ должно, прежде нежели мы займемся изложеніемъ этихъ нынѣ господствующихъ и совершенно раздѣляемыхъ нами мнѣній, представить обзоръ литературныхъ воззрѣній «Москвитянина», который, впродолженіе первыхъ двухъ или трехъ лётъ своего существованія, имёлъ нёкоторую долю вліянія на публику и литературу, пока, отчасти по причинамъ, лежавшимъ въ сущности его собственнаго характера, отчасти по неудержимо возрастающему вліянію «Отечественныхъ Записокъ», совершенно ослабълъ. Это ръшительно обозначилось въ 1844, если еще не въ 1843 году. Посл'в того существование «Москвитянина» было едва замѣтно въ литературѣ до 1849 или 1850 года, когда «молодая редакція» (терминъ, употребленный самимъ издателемъ) обновила его силы. Мы здёсь говоримъ о миёніяхъ, которыя существовали въ русской литератур'в до пріобр'втенія «Отечественными Записками» совершеннаго преобладанія; потому исключительно говоримъ о «Москвитянинѣ» первой редакціи,---«Старомъ Москвитянинѣ», если можно такъ выразиться, и (повторяемъ слова, сказанныя въ началѣ предъидущей статьи) выводы наши нимало не относятся къ обновленному, или «новому» «Москвитянину». Но кромъ этой краткой оговорки необходима другая, требующая более обстоятельнаго развитія.

Старый «Москвитянинъ» иногда называли журналомъ славянофильскимъ. Поводомъ къ этому мнёнію было то, что изъ всёхъ существовавшихъ до нынёшняго года журналовъ онъ по преимуществу, или даже онъ одинъ, высказывалъ относительно нёкоторыхъ вопросовъ понятія, довольно, повидимому, близкія къ славянофильскимъ: Но только въ «нёкоторыхъ вопросахъ» и только «повидимому»; въ сущности же старый «Москвитянинъ» былъ органомъ г. Погодина и г. Шевырева, какъ новый «Москвитянинъ» органомъ г. Погодина и г. А. Григорьева. Иногда помёщались въ этомъ журналѣ и чисто славянофильскія статьи; однажды (въ 1845 г.) завёдываль имъ одинь изъ славянофиловъ, но только три или четыре нумера журнала въ этомъ году были замёчательны, остальные не представляли ничего интереснаго; а отдёльныя статьи, являвшіяся изрёдка въ другіе годы, не имѣли вліянія на общій характеръ журнала.

Мы не знаемъ, много или мало соотвётствія съ своимъ образомъ мыслей находятъ славянофилы въ мнёніяхъ г. Погодина; но, во всякомъ случаё, это мнёнія отдѣльнаго человѣка, а не цѣлой школы. Что же касается мнёній г. Шевырева, не подлежитъ сомнёнію, что гг. Аксаковы, Кирѣевскіе, Хомяковъ не считаютъ г. Шевырева своимъ. Изъ этихъ словъ очевидно, что мы не находимъ особенной близости въ характерѣ понятій гг. Шевырева и Погодина, а еще менѣе возможнымъ считаемъ присоединять г. Шевырева къ славянофиламъ, и что изъ нашей характеристики образа понятій г. Шевырева не должно выводить никакихъ сужденій ни о г. Погодинѣ, ни тѣмъ болѣе о славянофилахъ.

Но этого отрицательнаго указанія было бы недостаточно. У многихъ понятія о г. Шевыревѣ, о г. Погодинѣ, о славянофильствѣ такъ тѣсно связаны, что, для предупрежденія ошибочныхъ заключеній, необходимо точнѣе опредѣлить различіе въ литературномъ характерѣ двухъ редакторовъ стараго «Москвитянина» и высказать опредѣлительное мнѣніе о славянофильствѣ.

Г. Погодинъ не принималъ на себя роли критика художественныхъ произведеній, потому о немъ здёсь мы можемъ упомянуть только эпизодически: его деятельность, какъ журналиста, ограничивавшаяся статьями или чисто ученаго, или публицистическаго содержанія, не входить въ границы нашихъ очерковъ; содержаніе его статей не касается нашего предмета. Мы обратимъ вниманіе читателя только на ихъ изложение. Слогъ г. Погодина богатъ странностями, которыя подавали даже поводъ къ забавнымъ пародіямъ. Но невозможно не признаться, что точность, мѣткость, оригинальность, непринужденность, сжатость, энергія, совершенная естественность, составляють неотьемлемыя его качества. Нельзя также не прибавить, что наблюдательность, проницательность, отсутствіе всякаго педантства, строгая догика въ развитіи мыслей и вообще замѣчательная сила здраваго смысла - неизмѣнныя достоннства всего, что было написано господиномъ Погодинымъ. Мы не принадлежимъ къ числу его поклонниковъ, --- но справедливость требуетъ назвать его ученымъ основательнымъ; и самые противники его согласятся, что онъ оказалъ своей спеціальной наукъ русской исторіи — значительныя услуги. Та же справедливость требуетъ сказать, что въ его любви къ наукъ нѣтъ ни жеманства, ни притворства, что онъ защитникъ просвѣщенія, и что какъ бы ни казались намъ странны нѣкоторыя его мнѣнія, но никто не можетъ и подумать назвать его обскурантомъ. Этого достаточно, чтобы вынудить у каждаго здравомыслящаго человѣка сочувствіе къ нему во многихъ случаяхъ и во всякомъ случаѣ обезпечить ему право на уваженіе.

Мы никогда не раздѣляли и не чувствуемъ ни малѣйшаго влеченія раздѣлять мнѣнія славянофиловь \*), но по всей справедливости должны сказать, что если понятія ихъ и надобно признать ошибочными, то нельзя не сочувствовать имъ, какъ людямъ, проникнутымъ сочувствіемъ къ просв'ященію. Отчасти въ увлеченіи жаромъ полемики, еще болѣе потому, что смѣшивали истинныхъ славянофиловъ съ людьми, которые пустоту и кичливость своихъ мнѣній прикрывають напыщенными родомонтадами на отрывочныя и непонятныя мысли, заимствованныя на прокать у славянофиловъ, эту школу обвиняли во враждъ къ наукъ, въ обскурантизмъ, въ стремленіи возвратить Россію «ко двямъ Кошихина» и т. д. Упреки эти делались не по слепой ненависти, не по желанію взвести на противниковъ предосудительную небывальщину, а по искреннему убъжденію въ ихъ справедливости; но они несправедливы, - по крайней мъръ, относительно такихъ людей, какъ гг. Аксаковы, Кошелевъ, Кирвевскіе, Хомяковъ, рвшительно несправедливы. Горячая ревность къ основному началу всякаго блага, просвъщенію, одушевляеть ихъ. Нѣть нужды лично знать ихъ, чтобы быть твердо убъжденному, что они принадлежать къ числу образованнъйшихъ. благороднѣйшихъ и даровитѣйшихъ людей въ русскомъ обществѣ; а эти качества достаточно ручаются за чистоту и возвышенность ихъ намъреній. Считаемъ излишнимъ прибавлять, что личный ха-

<sup>\*)</sup> Мы употребляемъ это имя, какъ наиболѣе всѣмъ извѣстное; но намъ кажется, что, будучи придумано въ то время, когда мнѣнія лучшихъ послѣдователей школы были еще мало извѣстны, оно не имѣетъ въ настоящее время никакого внутренняго смысла. Мы готовы съ удовольствіемъ замѣнить его другимъ, какое будетъ намъ указано самыми послѣдователями мнѣній, о которыхъ идетъ рѣчь.

рактеръ каждаго изъ этихъ людей выше всякой укоризны. Кто знакомъ съ славянофилами только по полемикъ, которую нѣкогда вели петербургскіе журналы противъ стараго «Москвитянина», тотъ ихъ не знаетъ. Мы не возьмемъ на себя смѣлости отъ своего лица излагать передъ читателями полную систему ихъ убѣжденій, какъ мы ихъ понимаемъ: система эта представляется намъ не во всѣхъ пунктахъ достаточно ясною, и мы не хотивъ подвергаться опасности ввести читателей въ заблужденіе; вѣрнѣе будетъ, если мы представимъ извлеченіе изъ статьи г. И. Кирѣевскаго «О характерѣ просвѣщенія Европы и о его отношеніи къ просвѣщенію Россіи» \*). Она пока остается едва ли не лучшимъ выраженіемъ славянофильства. Мы будемъ совершенно строго держаться собственныхъ словъ автора.

"Еще не очень давно то время, когда вопросъ объ отношении русскаго просвъщения къ западному былъ почти невозможенъ, или разръшался такъ легко, что не стоило труда его предлагать. Тому тридцать лъть, едва ли можно было встрътить мыслящаго человъка, который бы постигалъ возможность другаго просвъщения, кромъ заимствованнаго отъ западной Европы. Общее митине было таково, что различіе между просвъщеніемъ Европы и Россіи существуетъ только въ степени, а не въ духъ или основныхъ началахъ образованности. У насъ (говорили тогда) было прежде только варварство: образованность наша начинается только съ той минуты, какъ мы начали учиться у Европы. Оттого, тамъ учители, мы—ученики".

"Но съ тѣхъ поръ въ просвѣщенія западномъ в въ просвѣщенія русскомъ произошла перемѣна. Европейское просвъщеніе достигло той полноты развитія, где его особенное начало выразилось съ очевидною ясностью. Результатомъ этой полноты развитія, ясности итоговъ было общее чувство недовольства. Правда, науки процебтали, внёшняя жизнь устраивалась благопріятно. Но жизнь лишена была своего существеннаго смысла, ибо, не проникнутая никакимъ общимъ, сильнымъ убіжденіемъ, она не могла быть ни украшена высокою надеждою, ни согръта глубокимъ сочувствіемъ. Анализъ разрушиль всѣ основы, на которыхъ стояло европейское просвъщение съ самаго начала своего развитія. И съ темъ вмёсте этотъ анализъ, эта логическая деятельность, этоть отвлеченный разумъ дошелъ до сознавія своей ограниченной односторонности. Онъ убѣдвлся, что высшія истины ума, его существенныя убѣжденія лежать внё отвлеченнаго круга его діалектическаго процесса. Этоть результать европейской образованности выражень передовыми мыслителями Запада. Теперь западному человѣку остается или ограничиться равнодушіемъ ко всему, что выше чувственныхъ интересовъ, -- но это неестественно и унизительно, или возвратиться къ темъ отвергнутымъ убежденіямъ, которыя одушевляли Западъ прежде конечнаго развитія отвлеченнаго разума, -- но эти убъжденія уже раз-

<sup>\*) «</sup>Московский Сборникъ» 1852 г., стр. 1-68.

рушены. Потому-то почти каждый, чтобъ взбъ́гнуть этой мучительной пустоты, началь взобрётать въ своей головё для всего міра новыя общія начала жизни и истины, мёшая старое съ вовымъ, возможное съ невозможнымъ".

"У насъ большая часть людей, слёдившихъ за явленіями европейской жизни, убёдившись послё этого въ неудовлетворительности европейской образованности, обратили вниманіе свое на тё особенныя начала просвёщенія, не опёненныя европейскимъ умомъ, которыми прежде жила Россія, и которыя теперь еще замёчаются въ ней помимо европейскаго вліянія.—Эти основныя начала, которыхъ мы не замёчали прежде, по пристрастію къ западной образованности и безотчетному предубъжденію противъ своей старины, представлявшейся варварскою, совершенно отличны отъ тёхъ элементовъ, изъ которыхъ составилось просвёщеніе европейскихъ народовъ".

"Основными элементами въ развити западной Европы были: римская церковь, древне-римская образованность и государственность (общественное устройство), возникшая посредствомъ завоеванія и изъ борьбы побъжденныхъ сь побъдителями. Всё эти три элемента были совершенно чужды древней Россіи. Она приняла христіанство изъ Византіи, древне-языческая образованность переходила къ ней уже сквозь ученіе христіанское, русское государство основалось и утвердилось самобытно, не испытавъ завоеванія".

"Развитіе элементовъ западной образованности обнаружило вхъ неудовлетворительность и односторонность. Потому намъ нужно прилёпиться къ своимъ основнымъ элементамъ образованности, исчисленнымъ выше, гораздо полнѣйшимъ и плодотворнѣйшимъ. Тогда возможна будетъ въ Россіи наука, основанная на самобытныхъ началахъ, отличныхъ отъ тѣхъ, какія намъ предлагаетъ просвѣщеніе европейское. Тогда возможно будетъ въ Россіи искусство, на самородномъ корнѣ разцвѣтающее. Тогда жизнь общественная въ Россіи утвердится въ направленіи, отличномъ отъ того, какое можетъ ей сообщить образованность западная".

"Однако же, говоря: "направленіе", я не излишнимъ почитаю прибавить, что этимъ словомъ я рёзко ограничиваю весь смыслъ моего желанія. Ибо, если когда-нибудь случилось бы мнё увидёть во свё, что какая-либо изъ внѣшнихъ особенностей нашей прежней жизни, давно погибшая, вдругъ воскресла посреди насъ и въ прежнемъ видѣ своемъ вмѣшалась въ настоящую жизнь нашу, то это видѣніе не обрадовало бы меня. Напротивъ, оно испугало бы меня. Ибо такое перемѣщеніе прошлаго въ новое, отжившаго въ живущее, было бы то же, что перестановка колеса изъ одной машины въ другую, другаго устройства и размѣра: въ такомъ случаѣ или колесо должно сломаться, или машина. Одного только желаю я... чтобы эти высшія начала, господствуя надъ просвѣщеніемъ европейскимъ и не вытѣсняя его, но, напротивъ, обнимая его своею полнотою, дали ему высшій смыслъ и послѣднее развитіе".

Изъ читателей, которые не принадлежатъ къ числу записныхъ послёдователей славянофильства, очень немногимъ понравятся эти выписанныя нами мёста, если только они потрудятся внимательнёе

96

всмотрѣться въ смыслъ основныхъ мыслей и подумать о выводахъ, до которыхъ могутъ и должны привести эти основанія, будучи догически развиты. А тёмъ, которые читали самую статью г. И. Кирвевскаго, она, безъ сомнвнія, понравилась еще гораздо менве, нежели наше извлечение: въ ней слишкомъ ярко выставлены на первый планъ иные слишкомъ сомнительные тезисы, которые мы почли удобнейшимъ сделать едва заметными въ нашемъ изложенія, потому что у другихъ славянофиловъ они дъйствительно не играють особенно важной роли; мы старались извлечь изъ статы г. Кирвевскаго общія всей школв положенія, а не принадлежащія лично автору преувеличенія тёхъ или другихъ мнёній школы. Другіе, можеть быть, сообщили бы этимъ тезизамъ развитіе болѣе обольстительное, и самъ г. И. Кирвевский въ другихъ случаяхъ говорить гораздо завлекательнее. Чтобы дать примерь этого, укажемъ на его статью «Обозрѣніе современнаго состоянія словесности». Спеціальный смыслъ ея, по нашему мнѣнію, также существенно несправедливъ, и многіе факты также приведены или поняты ошибочно, -- да иначе и быть не могло, иначе она была бы помѣщена не въ «Москвитянинѣ» 1845 года, иначе не явился бы и «Московскій Сборникъ» съ статьею И. Кирвевскаго; но дело не въ томъ: мы указываемъ на «Обозрѣніе современнаго состоянія словесности» съ целью выставить на видъ, что въ этой статье очень много есть мыслей вёрныхъ и прекрасныхъ. Ея введеніе, представляемое нами въ выноскѣ, достаточно убѣдить въ этомъ читателя \*). А превосходное заключение статьи послужить для насъ наилучшимъ заключеніемъ эпизода о славянофильствѣ.

\*) Было время, когда говоря: «словесность», разумёли обыкновенно изящную литературу: въ наше время изящная литература составляеть только незначительную часть словесности. Можеть быть, отъ самой эпохи, такъ навываемаго возрожденія наукъ въ Европё, никогда изящная литература не играла такой жалкой роли, какъ теперь, особенно въ послёдніе годы нашего времени, хотя, можеть быть, никогда не писалось такъ много во всёхъ родахъ и никогда не читалось такъ жадно все, что пишется. Еще XVIII вёкъ быль по преимуществу литературный; еще въ первой четверти XIX вёка чисто литературные интересы были одною изъ пружинъ умственнаго движенія народовъ; великіе поэты возбуждали великія сочувствія; различія литературныхъ мнёній производили страстныя партія. Но теперь отношеніе изящной литературы къ обществу измёнилось; изъ великихъ всеувлекающахъ поэтовъ не осталось ни одного; при множествё стиховъ и, скажемъ еще, при Но возвратимся къ статъй «Московскаго Сборника» и разсмотримъ главныя положенія, изъ которыхъ развита система воззрйній, въ ней изложенная. Существеннъйшимъ основаніемъ всему служитъ въ ней аксіома: западная цивилизація оказалась неудовлетворительною и одностороннею. Анализъ показалъ, что элементы, изъ которыхъ она развивалась, односторонни, и не далъ новыхъ основаній для жизни и убъжденій. Да откуда же извёстно все это? Ужь конечно, не изъ твореній тёхъ «передовыхъ мыслителей», на

множествё вамёчательныхъ талантовъ, нётъ поэзіи; не замётно даже ея потребности; литературныя мнёнія повторяются безь участія; изъ первой блистательной роли изящная словесность сопла на роль наперсницы другихъ геромнь нашего времени. Мы читаемъ много, читаемъ больше прежняго, читаемъ все, что попало, но все мимоходомъ, безъ участія, какъ чиновникъ прочитываетъ входящія и исходящія бумаги, когда онъ ихъ прочитываетъ. Читая, мы не наслаждаемся, еще менёе можемъ забыться, но только принимаемъ въ соображенію, вщемъ извлечь примёненіе, пользу; и тотъ живой безкорыстный интересъ въ явленіямъ чисто литературнымъ, та отвлеченная любовь въ прекраснымъ формамъ, то наслажденіе стройностію рёчи, то упоительное самозабвеніе въ гармоніи стиха, какое мы испытали въ нашей молодости, наступающее поколёніе будетъ знать о немъ развё только по преданію.

Въ наше время изящную словесность яамънила словесность журнальная. И не надобно думать, чтобы характеръ журнализма принадлежалъ однимъ періодическимъ изданіямъ: онъ распространяется на всё формы словесности, съ весьма немногими исключеніями. Въ самомъ дълѣ, куда ни оглянемся, вездѣ мысль подчинена текущимъ обстоятельствамъ, чувство приложено къ интересамъ партін, форма принаровлена къ требованіямъ минуты. Романъ обратился въ статистику нравовъ, повзія въ стихи на случай; исторія, бывъ отголоскомъ прошедшаго, старается быть вмѣстѣ и зеркаломъ настоящаго или доказательствомъ какого нибудь общественнаго убѣжденія, цитатой въ пользу какого нибудь современнаго воззрѣнія; философія, при самыхъ отвлеченныхъ созерцаніяхъ вѣчныхъ истинъ, постоянно занята ихъ отношеніемъ къ текущей минутѣ; даже произведенія богословскія на Западѣ по большей части порождаются какимъ нибудь постороннимъ обстоятельствомъ внѣшней жизни.

Впрочемъ, это обще стремление умовъ къ событиямъ дъйствительности, къ интересамъ дня, имъетъ источникомъ своимъ не однъ личныя выгоды или корыстныя цъли, какъ думаютъ нъкоторые. Хотя выгоды частныя и связаны съ дълами общественными, но общій интересъ къ послёднимъ происходитъ не изъ одного этого разсчета. По большей части это просто интересъ сочувствия. Умъ разбуженъ и направленъ въ эту сторону. Мысль человъка срослясь съ мыслію о человѣчествѣ,--это стремленіе любви, а не выкоторыхъ ссылается авторъ. Они говорятъ совершенно противное: анализъ ихъ показалъ новыя основанія для жизни и убѣжденій; они вовсе не находятъ, чтобы западная цивилизація дошла до своего «полнаго развитія»: напротивъ, они утверждаютъ, что нравственныя науки еще только начинаютъ развиваться, общественныя

годы. Онъ хочетъ внать, что дълается въ міръ, въ судьбъ ему подобныхъ, часто безъ малъйшаго отношенія въ себъ. Онъ хочетъ внать, чтобы только участвовать мыслію въ общей жизни, сочувствовать ей извнутри своего ограниченнаго круга.

Несмотря на то, однако, кажется, не безъ основанія, жалуются многіе на это излишнее уваженіе къ минутѣ, на этотъ неспоглощающій интересъ къ событіямъ дня, къ внѣшней, дѣловой сторонѣ жизни. Такое направленіе, думаютъ они, не обнимаетъ жизни, но касается только ся наружной стороны, ся несущественной поверхности. Скорлупа, конечно, необходима, но только для сохраненія зерна, безъ котораго она свищъ. Можетъ быть, это состояніе умовъ понятно, какъ состояніе переходное; но безсмыслица, какъ состояніе высшаго разряда. Крыльцо къ дому хорошо, какъ крыльцо; но если мы расположимся на немъ жить, какъ будто оно весь домъ, тогда намъ оттого можетъ быть и тѣсно и холодно.

Впрочемъ, замътимъ, что вопросы собственно политическіе, правительственные, которые такъ долго волновали умы на Западъ, теперь уже начинаютъ удаляться на второй планъ умственныхъ движеній, и хотя при поверхностномъ наблюденіи можетъ показаться, будто они еще въ прежней силъ, потому что по прежнему еще занимаютъ большинство голосовъ, но это большинство уже отсталое; оно уже не составляетъ выраженія въка; передовые мыслители ръшительно переступили въ другую сферу—въ область вопросовъ общественныхъ, гдъ первое мъсто занимаетъ уже не внъшяяя форма, но сама внутренняя жизнь общества, въ ся дъйствительныхъ, существенныхъ отношеніяхъ.

Уиственныя движенія на Западъ совершаются теперь съ меньшимъ шумомъ и блескомъ, но очевидно имъютъ болъе глубины и общности. Вмъсто ограниченной сферы событій дня и внёшнихъ интересовъ, мысль устремляется въ самому источнику всего внёшняго — къ человъку, какъ онъ есть, и къ его жизни, какъ она должна быть. Западные писатели начинаютъ понимать, что подъ громкимъ вращеніемъ общественныхъ колесъ таится неслышное движеніе нравственной пружины, отъ которой зависитъ все, и потому въ мысленной заботъ своей стараются перейти отъ явленія къ причинѣ, отъ формальюмъъ внёшнихъ вопросовъ хотятъ возвыситься къ тому объему идеи общества, гдъ и минутныя событія дня, и въчныя условія жизни, и политика, и философія, и наука, и ремесло, и промышленность, и сама религія, и вмъстъ съ ними словесность народа, сливаются въ одну необовримую задачу: ус. вершенствованіе человъка и его жизненныхъ отношелъй. — Москецтияна, 2855 г. № 1.

отношенія тоже, приложенія науки въ жизни-тоже, и за что ни возьмись-то же самое: всё отрасли знанія (исключая чистую математику и астрономію, которыя уже достигли очень высокой степени совершенства) всё сферы жизни находятся еще въ первыхъ періодахъ развитія, быстро развиваются и черезъ сто, даже черезъ пятьдесять лёть далеко уйдуть впередь по пути развитія. Однимъ словомъ, Западъ — не человѣкъ преклонныхъ лѣтъ, который говорить: «карьера моя уже сдёлана, и сдёлана неудовлетворительно: увы! жизнь моя шла по ложному пути; а начинать новую жизньмнѣ уже не подъ силу... увы, увы!» Нѣтъ, — Западъ юноша, и юноша еще очень молодой и свёжій, который (устами своихъ «передовыхъ мыслителей») говорить: «кое-что (и довольно много (я знаю; но очень многому мнѣ еще остается учиться, я еще горюжаждою большаго знанія и учусь довольно успѣшно. Я не совершенно неопытенъ; но мнѣ еще нужно пріобрѣсть гораздо болѣе опытности. Моя карьера только что еще начинается, я едва еще только начинаю отгадывать, что такое жизнь и какъ устроится. моя жизнь. Мнѣ еще остается много трудиться, чтобы обезпечить себѣ прочное, безбѣдное существованіе; но трудиться я готовъ: силы у меня довольно, и, пожалуйста, не отчаивайтесь за мою будущность: я уже имѣю нѣкоторые вѣрные залоги того, что моя будущность мало по малу устроится довольно хорошо».-Воть что говоритъ Западъ устами своихъ «передовыхъ мыслителей». Возьмите французскаго, нѣмецкаго, англійскаго ученаго, все равно. лишь бы только онъ быль человёкъ умный и дёльный: каждый изъ нихъ скажетъ вамъ то же самое.

Откуда же взялась у насъ (да и у нёкоторой части западной публики) мысль, или, лучше сказать, не мысль, а мелодраматическая фраза, о томъ, что Западъ дряхлый старецъ, который извлекъ изъ жизни уже все, что могъ извлечь, который истощился жизнью, и т. д.? Да все изъ разныхъ западныхъ же пустенькихъ или тупоумненькихъ книжонокъ и статеекъ, потому что, нечего грёха таить, и на Западъ много сочиняется пустыхъ книжекъ и статеекъ, по крайней мъръ, по десяти на одну дъльную, все равно, какъ и у насъ, на одну умную статью г. И. Киръевскаго приходится по крайней мъръ десятокъ жалкихъ статей, написанныхъ на ту же, повидимому, тему, но написанныхъ педантами или людьми ограниченными. По преимуществу эти унылыя книжки и статейки пишутся

на французскомъ діалектъ; главныя богадъльни для этихъ беззубыхъ воздыханій-различныя Revue des deux Mondes, Revue Contemporaine. Revue de Paris и газеты съ фельстонами. Пицится они отчасти французскими Маниловыми, отчасти французскими Чичиковыми, потому что, опять нечего гръха таять, во Франции, какъ и повсюду, есть свои Маниловы и Чичиковы, отчасти людьми плутоватыми, отчасти добродущунии, но вообще людьми отсталыми. Основаніе для вздоховъ и оховъ о б'єдной европейской цивилизаціи, о погибшей Европё-то, что они, по поверхностному простодушію, не могуть или по разсчету не хотять понять строгихъ, но благихъ идей современной науки, выраженныхъ «передовыми мыслителями». Для низшихъ слоевъ публики, упивающихся переводами дюмасовскихъ романовъ, эти книжки и статейки въ огромномъ количествъ переводятся и на ибмецкій языкъ. Впрочемъ, и ибмецкіе Маниловы фабрикують подобныя книжки и статейки въ изрядномъ количествѣ и качествѣ, потому что Германія, довольно скудная Чичиковыми, преизобилуетъ Маниловыми. Переводятся и передѣлываются онѣ также и въ Англіи, но въ меньшемъ количествѣ, потому что англичане мало расположены къ маниловщинѣ, какъ народъ сухой, а Чнчиковы тамъ заняты биржевыми и фабричными продълками. Читая воздыханія людей, поневолѣ впадешь въ тоску объ участи европейской литературы, науки, цивилизаціи и т. д., все равно, какъ, перечитывая въ старомъ «Москвитянинѣ» статьи г. М. Дмитріева, г. А. Студитскаго, г. Шевырева и т. д., мы впадали въ совершенную тоску объ участи русской науки, литературы и и т. д. Но мы извиняемся, по крайней мёрё, необходимостью пересмотрёть старый «Москвитянинъ» для дёла, которымъ теперь занимаемся; а кому какая необходимость читать произведенія Сенть-Бева, Филарета Шаля, Сенъ-Рене-Тальяндье, Луи Ребо, Мишеля Шевалье и т. д. и т. д.? Туть ужь совершается чисто произвольный грехъ. Зато и наказание за этотъ грёхъ посылается тяжкое: оплакивать скоропостижную дряхлость и безнадежную погибель цёлой части свѣта! Чтобы составить себѣ справедливое понятіе о современномъ состояни европейской науки и цивилизации, надобно, действительно, изучать его въ произведеніяхъ «передовыхъ мыслителей» Запада. И кто пойметъ значение ихъ трудовъ, тому общій вопросъ о Европѣ и объ отношении России въ западной Европѣ представится столь же простымъ, какъ представлялся, по мнению автора,

тридцать леть тому назадъ. А въ частности онъ будетъ думать о старинной Руси точно такъ же, какъ думалъ о ней Петръ Великій, который очень близко, кажется, вналь ее по собственному опыту. Относительно понятій о различіи основныхъ элементовъ старинной русской жизни отъ элементовъ жизни западной онъ также будеть судить очень скромно, потому что современная европейская наука хотя и не занималась спеціальною разработкою русской старины но достаточно уяснила вопросы объ исторической жизни многихъ другихъ народовъ, которые находились или находятся въ положенія, очень похожемъ на состояніе до-петровской Руси, или имѣли на старинную нашу жизнь вліяніе. Результаты изл'ядованій нашихъ собственныхъ ученыхъ о нашей старинъ совершенно подтверждаютъ справедливость общихъ понятій современной науки о твхъ спеціальныхъ элементахъ, присутствіе которыхъ въ старинной Руси кажется автору столь важнымъ и оригинальнымъ. Кстати, невозможно сомнвваться въ томъ, что славянофилы говорять объ этихъ элементахъ безъ непосредственнаго знакомства съ объясненіями и взглядами лучшихъ спеціалистовъ нашихъ и европейскихъ. По всему очевидно, что они представляють себѣ эти элементы не въ томъ истинномъ видѣ, какъ они излагаются въ спеціальныхъ сочиненіяхъ, а сообразно своимъ личнымъ понятіямъ,-понятіямъ диллетантовъ, не углублявшихся въ тяжелыя спеціальныя сочиненія, а узнавшихъ о содержания этихъ сочинений изъ рецензий, писанныхъ людьми отсталыми.

Кромѣ главной мысли объ односторонности западной цивилизаціи и неспособности ея къ дальнѣйшему развитію — мысли, навѣянной журналами въ родѣ Revue des deux Mondes, есть еще другая основная мысль въ системѣ славянофиловъ—одностороннее пристрастіе къ своему. Чувство любви къ своему хорошо: но оно должно быть повѣряемо анализомъ фактовъ. Мы долго придумывали, какъ бы объяснить это удовлетворительнымъ образомъ, но вспомнили, что очень удовлетворительно объясненъ этотъ вопросъ въ стихотвореніи г. Хомякова («Московскій Сборникъ» 1852 г. стр. 141):

> «Мы родъ избранный», говорили Сіона дёти въ старину, «Намъ божьи громы осушили «Морей волнистыхъ глубину.

Для насъ Синай одълся въ пламя,
Дрожала горъ кремнистыхъ грудь,
И дымъ и огнь, какъ Божье знамя,
«Въ пустыняхъ намъ казали путь.

«Намъ камень илъ воды потоки, «Дождили манной небеса, «Для насъ законъ, у насъ пророки, «Въ насъ Божьей силы чудеса».

Не терпить Богь людской гордыни; Не сь тёми онъ, вто говорить: «Мы соль земли, мы столбъ святыни, «Мы Божій мечъ, мы Божій щить»!

Не съ тѣми Онъ, кто звуки слова Лепечетъ рабскимъ языкомъ И, мертвенный сосудъ живаго Душею мертвъ и спить умомъ.

Онъ съ тъ́мъ, кто гордости лукавой Въ слова смиренья не рядилъ... и т. д.

Вообще должно сказать, что славянофильство навёяно къ намъ съ Запада: нѣтъ ни одной существенной мысли въ немъ (рѣшительно ни одной), которая не была бы заимствована изъ нѣкоторыхъ второстепенныхъ французскихъ и немецкихъ писателей, преимущественно изъ писателей, недовольныхъ твмъ, что ихъ различныя отсталыя понятія или наивныя ожиданія не подтверждаются наукою. Но извѣстно, что многое уже ненужное въ одной странв еще можеть приносить некоторую пользу въ нѣкоторыхъ другихъ странахъ. Многія понятія, сдёлавшіяся въ своемъ отечествѣ уже совершенно отсталыми, нимало не основательными, въ другихъ странахъ еще могуть получить достоинство относительной свёжести и основательности, потому что противопоставляются мыслямъ, еще болёе отсталымъ, еще менёе основательнымъ, могутъ имѣть интересъ живости и новости, и въ этомъ качествѣ возбуждать деятельность ума, направлять его къ дальнейшимъ успехамъ, --- однимъ словомъ, приноситъ пользу. Объяснимся примёромъ. Для Германіи уже устарѣли системы Канта и Шеллинга, когда, Кузенъ передвлалъ ихъ для Франціи; но во Франціи онв были еще новостью и, несмотря на то, что искажены были въ передвлив. принесли довольно значительную пользу. И наобороть, многія сочиненія, уже устарѣлыя для Франціи, приносили свою пользу въ Германіи, будучи переводимы или передѣлываемы на нѣмецкій явыкъ. Такъ надобно смотрѣть и на наше славянофильство. Оно основано на заимствованіи мыслей, устарѣвшихъ на ихъ родинѣ; но у насъ эти мысли могутъ еще для очень многихъ имѣть новизну, возбуждать дѣятельность ума, приносить пользу. Не говоримъ уже о томъ, что онѣ живительно дѣйствуютъ на развитіе въ нашей литературѣ дѣйствительно современныхъ мыслей, вызывая противодѣйствіе.

Но мало сказать въ оправдание славянофильства, что оно приносить относительную, или отрицательную пользу. Есть въ немъ нѣкоторыя стороны и безусловно хорошія. Посредственные французскіе или нѣмецкіе писатели, которыми они навѣяно, конечно, сами не могли бы придумать ничего особенно хорошаго; зато они мало и придумали своего: почти все у нихъ взято изъ писателей двйствительно хорошихъ. Правда, многія изъ книгъ, откуда они почерпали, слишкомъ заплесневѣли отъ ветхости; но кое-что, и даже довольно многое (преимущественно критика всёхъ пережитыхъ современною наукою и жизнью ступеней развитія), заимствовано изъ современныхъ геніальныхъ писателей. Правда, они иногда порядочно искажають заимствуемыя геніальныя мысли, но все-таки не все живое стерли съ нихъ. Правда, эти свежія мысли вплетены въ систему, сущность которой довольно ветха; но новыя заплаты на ветхомъ платъв твмъ ярче блещутъ свѣжестью своихъ красокъ, ---онѣ безобразятъ самое платье, но сами по себѣ еще больше выигрывають отъ его безобразія. Если бы въ посредственную повёсть какого-нибудь дюжиннаго беллетриста была вставлена глава изъ «Мертвыхъ Душъ», повѣсть въ цѣломъ стала бы вдвое безобразнѣе, но прелесть отрывка изъ «Мертвыхъ Душъ» была быхотя бы онъ былъ даже отчасти передѣланъ къ худшему-вдвое поразительнье въ этой повъсти, нежели въ самыхъ «Мертвыхъ Душахъ». И скажите, развѣ было бы безполезно прочитать эту повёсть человёку, который еще не имёлъ (и, быть можетъ долго не будетъ имъть) случая прочитать «Мертвыя Души»? И не бойтесь продолжительности его заблужденія: такъ или иначе, но онъ услышить, что отрывокъ, ему понравившійся, заимствованъ изъ Гоголя. и тогда никто его не удержить отъ чтенія самого Гоголя. Есть люди требовательные, неуступчивые, которые говорять: «все или ничего, клочки и обрывки никуда не годятся»; но иногда самый требовательный человёкъ видить себя въ необходимости съ благоразумною уступчивостью говорить: «лучше хлёбъ съ мякиной, нежели совершенно ничего».

Это о положительномъ содержанія славянофильства. Что же касается его стремленій, нельзя не отдать ему полной справедливости. Въ извлеченіи статьи г. И. Кирѣевскаго: «О характерѣ просвѣщенія Европы», послѣднія строки, отмѣченныя у насъ вносными знаками, выписаны нами безъ всякихъ перемѣнъ и составляютъ заключеніе въ самомъ подлинникѣ: истязуйте эти строки, какъ хотите, но вы не можете найти въ нихъ вражды къ просвѣщенію, напротивъ, онѣ внушены горячею ревностью къ просвѣщенію и къ улучшенію русской жизни. Можно и должно не соглашаться съ почтеннымъ авторомъ въ средствахъ къ достиженію, но нельзя не признаться: цѣль его-цѣль всѣхъ благомыслящихъ людей.

Можно отыскать и много другихъ хорошихъ сторонъ въ славянофильствѣ: но мы боимся, что уже утомили читателей слишкомъ длиннымъ отступленіемъ. Потому скажемъ только, что для развитія той части русской публики, которая имъ увлекается, эти убѣжденія гораздо болѣе полезны, нежели вредны, служа переходною ступенью отъ умственной дремоты, отъ индифферентизма или даже вражды противъ просвѣщенія къ совершенно современному взгляду на вещи, къ совершенному разрыву съ нашей старинной бездъйственностью и холодностью въ деле общемъ. Потому-то люди, которыхъ въ насмъшку называли «западниками», и славянофилы, несмотря на жаркіе споры между собою, были сподвижники въ одномъ общемъ стремленіи, которое тёмъ и другимъ было въ сущности дороже всего остальнаго, что ихъ раздѣляло. Что же касается этихъ пунктовъ несогласія, мы изложили о нихъ мнёніе, которое кажется намъ справедливо, и можемъ прибавить только, что довольно было бы выставить на видъ основныя мысли, напримёръ, изъ приведеннаго нами въ выноскъ начала статьи самого г. И. Кирѣевскаго «Обозрѣніе современнаго состоянія словесности», —и эти его собственныя понятія обличили бы несправедливость его выводовъ относительно дряхлости западной цивилизаціи. Но къ чему это? лучше будетъ окончить нашъ эпизодъ о славянофилахъ превосходнымъ заключеніемъ, которое далъ г. Кирѣевскій своей статьѣ о современномъ состояніи словесности:

Мы думаемъ, что всё споры о превосходствё Запада нии Россіи, о достоинствё исторіи европейской или нашей и тому подобныя разсужденія принадлежать къ числу самыхъ безполезныхъ, самыхъ пустыхъ вопросовъ, какіе только можеть придумать празднолюбіе мыслящаго человѣка. И что, въ самомъ дѣлѣ, за польза намъ отвергать или порочить то, что было или есть добраго въ жизни Запада? Не есть ли она, напротивъ, выраженіе нашего же начала, если наше начало истинное? Вслѣдствіе его господства надъ нами (то есть юсподства этого истиннато начала) все прекрасное, благородное, по необходимости намъ свое, хотя бы оно было европейское, хотя бы африканское. Голосъ истины не слабѣетъ, но усиливается своимъ созвучіемъ со всѣмъ, что является истиннаго, гдѣ бы то ни было («Москвитянинъ» 1845, № 2).

Теперь, хотя въ общихъ чертахъ опредѣливъ наше понятіе о славянофилахъ, мы можемъ перейти къ характеристикѣ критической діятельности г. Шевырева. Г. Шевыревъ многими былъ считаемъ за славянофила, и онъ самъ отчасти подавалъ къ тому поводъ, очень часто, или, лучше сказать, постоянно въ каждой статьѣ своей, развивая три или четыре томы, повидимому, только въ томъ, что г. Шевыревъ выражалъ эти мнѣнія гораздо краснорѣчивѣе, и такъ какъ краснорѣчіе состоитъ въ употребленіи различныхъ фигуръ, какъ то: усугубленія, нарощенія, напряженія и тому подобныхъ, то, по необходимости, мысли эти выражались у него гораздо сильнѣе, нежели у г. Аксакова, г. Кирѣевскаго или г. Хомякова. Мы сказали бы даже: выраженіе этихъ мыслей было у него отчасти доведено до излишней; утрировки, если бы могло быть излишество въ столь пріятной вещи, какъ краснорвчіе. Изъ этихъ трехъ, четырехъ темъ самою любимою было такъ называемое на языкѣ г. Шевырева «гніеніе Запада». Самые ревностные славянофилы не выражались объ этомъ предметѣ и въ десятую долю такъ сильно и картинно, какъ г. Шевыревъ. Приводимъ одинъ только примфръ:

"Въ нашихъ искреннихъ, дружескихъ, тъсныхъ сношеніяхъ съ Западомъ, ны имъемъ дѣло съ человѣкомъ, носящимъ въ себѣ злой, заразительный недугъ, окруженнымъ атмосферою опаснаго дыханія. Мы цалуемся съ нимъ, обнимается, дѣлимъ трапезу мысли, пьемъ чашу чувства—и не замѣчаемъ скрытаго яда въ безпечномъ общеніи нашемъ, не чуемъ въ потѣхѣ пира будущаго

ŝ

трупа, которымъ онъ уже пахнетъ. Онъ увлекъ насъ роскошью своей образованности; онъ возитъ насъ на своихъ окриленныхъ пароходахъ, катаетъ по желёзнымъ дорогамъ, угождаетъ безъ нашего труда всёмъ прихотямъ нашей чувственности, расточаетъ передъ нами остроуміе мысли, наслажденіе искусства. Мы рады, что попали на пиръ къ такому богатому хозяину. Мы упоены, намъ весело такъ дешево вкусить то, что такъ дорого стоило. Но мы не замѣчаемъ, что въ этихъ яствахъ таится сокъ, котораго не вынесетъ свѣжая природа наша; мы не предвидимъ, что пресыщенный хозявнъ, обольстивъ насъ всѣми прелестями великолѣпнаго пира, развратитъ умъ и сердде наше; что мы выйдемъ отъ него опьянѣлые не по лѣтамъ, съ тяжкимъ впечатлѣніемъ отъ оргів, намъ непонятной. ("Москвитянинъ" 1841. № 1, стр. 247-8. "Взглядъ русскаго на образованіе Европы").

Ужасная картина! Вообразите только: «мы дёлимъ трапезу мысли и пьемъ чашу чувства съ трупомъ!» Если мы не ошибаемся, истинные славянофилы назовуть эти выраженія более поэтическими, нежели точными; въроятно, прибавятъ даже, что отъ подобнаго взгляда на западную цивилизацію они столь же далеки, какъ и отъ безусловнаго поклоненія Западу. Впрочемъ, если мы не имѣемъ прямыхъ указаній на то, какъ думаютъ славянофилы о мнёніяхъ г. Шевырева, зато г. Шевыревъ достаточно опредълилъ свои понятія о славянофилахъ, --- напримъръ, хотя бы въ слъдующихъ строкахъ, заимствованныхъ изъ его статьи объ «Одиссев», переведенной Жуковскимъ. Въ пояснение этого отрывка предварительно замѣтимъ, что понятіе о преобладаніи «міра», общины надъ отдѣльною личностью въ древней Руси-одно изъ самыхъ дорогихъ убѣжденій для славянофиловъ, и подчиненіе личнаго произвола въ отдѣльномъ человѣкѣ общественной волѣ — едва ли не существеннъйшая черта ихъ идеала въ будущемъ. Мы не подозръваемъ себя въ пристрастіи славянофильскому образу мыслей, но должны сказать, что учение объ отношении личности къ обществу - здоровая часть ихъ системы и вообще достойно всякаго уваженія по своей справедливости. Г. Шевыревъ выразился объ этомъ предметѣ слѣдующимъ образомъ, разсуждая о циклопахъ:

Главный источникъ ихъ дикости (т. е. дикости циклоповъ) — отсутствіе въры въ боговъ. Когда Одиссей вздумалъ убъждать циклопа именемъ Зевса, бога гостелюбда и заступника странниковъ, тотъ отвѣчалъ ему:

Видно, что ты издалека, иль вовсе безуменъ пришелецъ, Если могъ вздумать, что я побоюсь иль уважу безсмертныхъ. Намъ, диклопамъ, нётъ нужды ни въ богв Зевесъ, ни въ прочихъ Вашихъ блаженныхъ богахъ; мы породой ихъ всёхъ знаменитъй. Страхъ громовержца Зевеса разгиёвать меня не принудитъ Васъ пощадить; поступлю я, какъ миё самому то угодно.

Такое безвѣріе соединено въ циклопѣ съ отсутствіемъ всякаго понятія о личности человѣческой. Человѣкъ ему ни почемъ. Онъ считаетъ его наравнѣ съ бараномъ. Такое безуміе объясняетъ намъ, почему циклопъ, правда, пьяный, повѣрилъ тому, что человѣкъ можетъ называться *Никто* и не имѣтъ никакого личнаго имени. Разумная хитрость Одиссея здѣсь вполнѣ торжествуетъ надъ грубою дикостью людоѣда, не признающаго личности человѣческой. При этомъ кстати нельзя не вспомнить, что нѣкоторые мнимые мыслители наши, увлекшись нѣмецкою философіею, вздумали было навязать такія циклопическія понятія объ личности человѣческой народу древней Руси, иные умышленно, съ неуваженіемъ къ ея значенію, другіе же съ добродушнымъ отсутствіемъ всякаго умысла, а принося отъ чистой русской души безсознательную жертву русскою же нецонятою ими народностію въ пользу германскаго любомудрія».

(Москвитянинъ 1849. № 3. Критика, стр. 109).

Послѣ этого, конечно, никто не будетъ смѣшивать г. Шевырева съ славянофилами; а внимательное разсмотрѣніе статей ученаго автора приведетъ каждаго къ рѣшительному убѣжденію, что если г. Шевыревъ находитъ нѣкоторыя отдѣльныя ихъ мысли полезными, но слишкомъ недостаточно развитыми и слишкомъ слабо выраженными у самихъ славянофиловъ, и потому старается повторять эти мысли какъ можно чаще, въ самыхъ энергическихъ выраженіяхъ, сообщая имъ самое всеобъемлющее значеніе, прилагая ихъ ко всякому данному предмету, -если, говоримъ мы, онъ дѣлаетъ это, то дѣлаетъ какъ мыслитель своеобразный. Опредѣлить его образъ мыслей было бы очень затруднительно, потому мы и не беремся за это, предоставляя каждому читателю выводить изъ фактовъ, представляемыхъ нами на слѣдующихъ страницахъ этой статьи, такія заключенія, какія ему покажутся естественными. Мы можемъ сказать только одно: г. Шевыревъ мыслитель своеобразный. Считаемъ также не безполезнымъ замѣтить, что писатели, вступавшіе въ учено-литературныя пренія съ г. Шевыревымъ, конечно, напрасно жаловались, будто онъ, въ возраженіяхъ своимъ противникамъ, переступалъ иногда границы чисто ученаго или литературнаго пренія, вовлекая въ сферу спора предметы и понятія, которыхъ у насъ ни въ какой полемикѣ не должно касаться; что несправедливо утверждали также, будто бы иногда онъ увлекался

даже въ нѣкоторыя опасенія противъ просвѣщенія. Несправедливость всѣхъ этихъ упрековъ до очевидности изобличается тѣмъ, что, разбирая сочиненіе князя Вяземскаго «Фонъ-Визинъ», ученый критикъ выписываетъ изъ этой книги слѣдующія благородныя и прекрасныя строки:

"Немного такихъ истинъ несомнительныхъ, немного такихъ правилъ непреложныхъ, коихъ святость должна пребыть несомнѣнною и тогда, когда противорёчать имъ послёдствія частныя, случайныя и независимыя отъ воли людей. Но, посвятивъ себя на служение одной изъ сихъ истинъ, должно пребыть ей върнымъ безъ изъятія примъняя къ себъ рыцарское восклицаніе французскихъ роялистовъ: Vive le Roi quand même! Польза просвѣщенія есть одна изъ малаго числа сихъ исключительныхъ истивъ. Почитая его единымъ, прочнымъ основаниемъ благосостояния общаго и частнаго, совъстью правительствъ и лицъ, простительно ли, напримёръ, пугаться малодушно нёкоторыхъ прискорбныхъ явленій, приписываемыхъ просв'єщенію, или, положимъ, и влекущихся за нимъ по неисповёдимымъ законамъ Провидёнія, которое отказало въ совершенствь всему, что ни есть на землё? Писатель, который, по званію своему, обязанъ быть проповѣзникомъ просвѣщенія, а вмѣсто того бываетъ доносчикомъ на него, подобенъ врачу, который, призванъ будучи въ больному, пугаетъ его невърностію своей науки и раскрываеть передъ нимъ гибельныя ошибки врачеванія. Пусть каждый остается въ духѣ своего званія. Довольно и безъ писателей найдется людей, которые готовы остерегать отъ властолюбивыхъ посяганій разума и даже клеветать на него при удобномъ случав".

И не только выписываетъ г. Шевыревъ эти строки, но и положительно называетъ «прекрасными». (Москвитянинъ, 1848 г. № 7, стр. 18).

Будучи извъстенъ, какъ одинъ изъ нашихъ почетнъй шихъ критиковъ, г. Шевыревъ столько же извъстенъ, какъ поэтъ и знаменитъ, какъ ученый. Здъсь насъ занимаетъ исключительно его критическая дъятельность; поэтическихъ и ученыхъ его произведений мы должны коснуться только мимоходомъ, на сколько то нужно для дополнения общаго понятия объ ученомъ критикъ.

«Теорія поэзіи въ историческомъ развитіи у древнихъ и новыхъ народовъ» до сихъ поръ остается изъ ученыхъ сочиненій г. Шевырева лучшимъ въ научномъ отношеніи. Это — полезная компиляція, въ которой своеобразная мыслительность автора еще едва проглядываетъ, но достаточно — и не во вредъ компиляціи — обнаруживается порядочная начитанность. «Исторія поэзіи у всёхъ народовъ» началась и окончилась первымъ томомъ. «содержащимъ

(какъ сказано въ заглавіи) исторію поэзіи индъйцевъ и евреевъ, съ присовокупленіемъ двухъ вступительныхъ чтеній о характерв образованія и поэзіи главныхъ народовъ западной Европы».--Этотъ единственный изъ многихъ предполагавшихся томовъ былъ поводомъ къ полемикѣ, знаменитой въ лѣтописяхъ нашей журналистики. Нѣкоторые эпизоды ея могли бы быть занимательны, но отвлекали бы насъ отъ предмета. Лътъ черезъ десять послъ того явились первыя двѣ части «Исторія русской словесности, преимущественно древней». Это самое ученое и самое важное сочинение г. Шевырева. Хорошую сторону его составляеть то, что факты, относящіеся къ исторіи литературы, собраны довольно полно: слабая сторона-то, что они переплетены съ гипотезами и мечтами, не выдерживающими самой снисходительной критики. Это было бы еще не очень вредно для книги, если бы авторъ дълалъ хотя какое нибудь различіе между положительными фактами и созданіями своего поэтическаго воображенія: почему же и не пофантазировать? Но ученое достоинство сочиненія теряеть оттого, что всѣ эти гипотезы и фантазіи высказаны догматически, что ничёмъ не отличены онв отъ достовърныхъ фактовъ: авторъ совершенно одинаковымъ тономъ говоритъ и о томъ, что Владиміръ Мономахъ написалъ поученіе своимъ дѣтямъ, и о томъ, что гегелева философія возникла изъ мыслей, изложенныхъ въ посланіи Никифора къ Мономаху; и о томъ, что «Слово о полку Игоревѣ» проникнуто грустью о междоусобицахъ, и о темъ, что Москва возвысилась благодаря не другому кому, какъ именно Даніилу Паломнику. Какая связь между Гегелемъ и Никифоромъ, Даніиломъ Паломникомъ и Москвою, этого ужь мы не беремся объяснить: надобно было бы выписывать подлинныя слова; а у насъ и безъ того слишкомъ много выписокъ. О мелкихъ ошибкахъ въ изложении фактовъ мы не говоримъ,-не говоримъ и о томъ, справедливо ли воззрѣніе г. Шевырева на исторію русской литературы: невольную ошибку легко извинить; но произвольность фантазій, два примѣра которыхъ мы представили, должна быть очевидна каждому, каковы бы ни были его понятія о старинной русской литературь. Н'втъ сомнѣнія, что всѣ эти пылкія мечты должно объяснять желаніемъ ученаго автора сообщить своему сочинению художественныя достоинства: извѣстно, что въ художественномъ созданіи форма, т. е. краснорѣчіе, важна не менње содержанія. Авторъ очень успѣшно достигь этой цѣин.

110

Его сочиненіе отличается вдохновеннымъ краснорѣчіемъ; но, какъ ученымъ пособіемъ, пользоваться имъ затруднительно. «Поѣздка въ Кирилло-Бѣлозерскій монастырь» имѣетъ въ двухъ томахъ двѣ интересныя страницы: одна изъ нихъ представляетъ не лишенную цѣны для науки выписку изъ «Паисіевскаго Сборника» о языческихъ суевѣріяхъ; другая страница содержитъ знаменитое размышленіе о томъ, что «не жаденъ русскій человѣкъ, не завистливъ: летаетъ вокругъ его птица—онъ не бьетъ ее, плаваетъ рыба—онъ не ловитъ ее, а довольствуется скудною и неудобоваримою пищею», зная, что пища и питье—суета, заботясь только о неземныхъ благахъ. Все остальное въ «Поѣздкѣ» не имѣетъ особенной важности.

Переходя къ чисто-поэтическимъ созданіямъ г. Шевырева, мы не будемъ произносить сужденія о ихъ достоинствѣ: достоинства эти очевидны. Немногіе изъ знаменитыхъ критиковъ писали стихи; но если кто изъ нихъ писалъ, то стихи всегда бывали такого рода, что доставляли ему славу лучшаго поэта своей эпохи. Иначе и быть не могло: критикъ долженъ быть одаренъ тонкимъ вкусомъ и плохихъ стиховъ не почтетъ достойными печати, хотя бы они были его собственные. Вспомнимъ Буало, Попе: будучи хорошими критиками, они были и лучшими поэтами своего времени. То же и у насъ-вспомнимъ Карамзина и Мерзлякова: судите, какъ хотите о ихъ поэтическомъ талантѣ, плохихъ стиховъ вы у нихъ не найдете. Изъ всего этого очевидно, что стихи г. Шевырева должны также быть хороши. Это мнение некоторымь читателямь можеть показаться довольно смёло. Но мы докажемъ его фактами. Жалвемъ, что недостатокъ места не позволяетъ намъ украсить этихъ страницъ гармоническими октавами ученаго поэта; ограничимся двумя другими, небольшими отрывками. По случаю начала постройки Московской желѣзной дороги г. Шевыревъ написалъ стихотвореніе, изъ котораго мы приводимъ только одну строфу:

> "Что-то будеть?"—православный Думу думаеть народь: "Аль Москвѣ перводержавной Позабыть свои семьсоть? Загудѣвъ колоколами Золотой своей главы, Двинуть всѣми сороками, Да итти на брегъ Невы?"

Этоть энергитескій порывь мысли къ дивнымъ картинамъ не есть въ его талантѣ черта временная или случайная: до послѣдняго времени она сохранилась во всякой живости. Такъ, напримѣръ, одно изъ стихотвореній, писанныхъ г. Шевыревымъ въ 1853 г., начинается слѣдующимъ образомъ:

> Пушкинъ! встань, проснись изъ гробу! Гдя́ твой голосъ и языкъ? Поражай враговъ и злобу, Зачинай побе́дный крикъ: Но ты спишь; умолкъ Жуковскій! Міръ вашъ не́мъ, какъ стихшій громъ, Будто колоколъ кремлевскій Съ отлете́вшимъ языкомъ. Если ве́стники къ вамъ гости Прилетаютъ съ нашихъ странъ, – О! твои играютъ кости, Словно радостный органъ!... и г., д.

Самые завистники поэта согласятся, что въ этихъ смѣлыхъ образахъ выразилась титаническая сила фантазіи.—Мы упоминали о стихахъ г. Шевырева собственно потому, что увѣрены въ ихъ достоинствѣ: хорошій критикъ можетъ писать плохіе стихи, но не будетъ печатать ихъ,—по крайней мѣрѣ, не будетъ печатать ихъ впродолженіе тридцати лѣтъ.

Мы уже отказались отъ слишкомъ трудной задачи положительнимъ образомъ опредѣлить мнѣнія г. Шевырева. Приступая теперь къ изложенію его критической дѣятельности, сообразно своему рѣшенію, мы не будемъ отыскивать принциповъ его критики, вовсе даже не будемъ касаться ихъ. Пусть они будутъ справедливы, — тѣмъ лучше; пусть они будутъ неудовлетворительны, — это не помѣшаетъ намъ отдать полную честь вѣрности его сужденій объ отдѣльныхъ фактахъ, тонкости и проницательности его вкуса. Вѣдь теоретическіе принципы Буало, Лагарпа, Попе, Карамзина, Мерзлякова были неудовлетворительны въ научномъ отношеніи, а между тѣмъ, эти критики, благодаря своему уму и вкусу, объ отдѣльныхъ произведеніяхъ литературы судили очень здраво, хорошими называли дѣйствительно лучшихъ писателей своего времени, восхищались именно тѣмъ, что было у этихъ писателей лучшаго. Возьмемъ примѣры еще ближе: Пушкинъ не былъ отличнымъ теоретикомъ, а его сужденія объ отдѣльныхъ писателяхъ и произведеніяхъ литературы удивительно вѣрны и мѣтки. Гоголь былъ абсолютно плохимъ теоретикомъ, а судилъ о литературныхъ произведеніяхъ тоже съ изумительною вѣрностью и проиицательностью. Иначе и быть не могло, потому что у этихъ людей не было недостатка ни въ здравомъ умѣ, ни въ эстетическомъ вкусѣ. Чтобы вѣрно дѣлать общіе выводы, или вѣрно прилагать къ фактамъ общіе принципы, нужны и особенная привычка и спеціальная способность къ тому. Но чтобы отличить г. Бенедиктова отъ Лермонтова, или Гоголя отъ Аріоста, вовсе не требуется быть мыслителемъ.

Г. Шевыревъ пріобрѣлъ извѣстность, какъ крятикъ, задолго до основанія «Москвитянина». Не говоря ужь о «Московскомъ Вѣстникѣ» и «Телескопѣ» съ «Молвою», въ которыхъ онъ еще не игралъ первой роли, упомянемъ только, что при основаніи «Московскаго Наблюдателя» онъ явился главнымъ лицомъ въ этомъ журналѣ, первая книжка котораго начиналась статьею г. Шевырева «Словесность и торговля», --- статьею, которая въ свое время подала поводъ ко многимъ насмвшкамъ, --- потому мы оставимъ ее въ поков; замётимъ только, что Гоголь (въ статье о движения журнальной литературы) справедливо удивляется тому, какъ автору удалось, заговоривь объ отношеніяхъ (денежныя отношенія литераторовъ), представляющихъ столь много сторонъ, достойныхъ порицанія, выбрать для своихъ нападеній какъ будто нарочно единственную хорошую сторону этихъ отношений (именно то, что литературный трудъ началъ у насъ въ Россіи хотя нѣсколько вознаграждаться, какъ и всякій другой трудь, въ томъ числь и ученый). Не будемъ припоминать и другихъ его статей въ «Московскомъ Наблюдатель», даже знаменитаго въ свое время разбора стихотвореній г. Бенедиктова, въ которомъ было доказано, что г. Бенедик-ТОВЪ ССТЬ «ПОЭТЪ МЫСЛИ», И СЪ НИМЪ ВЪ ПСРВЫЙ РАЗЪ ЯВЛЯСТСЯ ВЪ русской литератур' мысль, - оставимъ все это въ поков: въ то время г. Шевыревъ только еще начиналъ развивать своеобразность своихъ понятій, и участіе въ «Московскомъ Наблюдатель» еще не было блестящею эпохою его деятельности. Мы хотимъ ограничиться изученіемъ его критики во времена полнѣйшаго ся развитія: прочную извёстность г. Шевыревъ, какъ критикъ, пріобрѣлъ только уже тогда, когда «Москвитянинъ» сделался его органомъ. Займемся же изученіемъ этихъ статей.

8

Общій взглядъ свой на всю русскую словесность г. Шевыревъ выразилъ, или об'вщалъ выразить, въ статьяхъ, подъ заглавіемъ: «Взглядъ на современное направленіе русской литературы». Изъ нихъ первая, «Темная сторона», явилась въ первой книжкѣ «Москвитянина» за 1842 годъ. Она очень замѣчательна, и мы должны дать подробный отчетъ въ ея содержаніи.

Статья начинается размышленіемъ объ огромности пространства, занимаемаго Россіею, и о томъ, что все въ ней имъеть громадные размъры. — Въ разсужденіи объ этомъ авторъ доходитъ до поэтическаго предположенія, которое въ свое время поразило ужасомъ бъдныхъ итальянцевъ:

"Разгульно текутъ многоводныя наши рѣки; невольно подумаешь что если бы: Волгу, Днѣпръ да Уралъ скатить въ три потока съ Альповъ на Италію, куда бы дѣлись отъ нихъ итальянцы? развѣ спаслись бы на высотахъ аппенинскихъ".

И не только итальянцы, даже русскіе были смущены этимъ ужаснымъ и новымъ предположеніемъ, этимъ неслыханнымъ бѣдствіемъ, угрожающимъ цёлой странё. До 1842 года только однажды было высказано столь роковое опасеніе \*). Но, не останавливаясь на участи итальянцевъ, авторъ удивляется особенно тому, что въ Россіи двѣ столицы \*\*), и подробно описываеть одну изънихъ, Петербургъ. О върности этого описанія можно судить изъ того, что авторъ хвалить чистоту здѣшнихъ канадовъ, «Канады, какъ чистыя рѣки, голубыми лентами переплели городъ». Эта черта замѣчена была до 1842 года опять только однимъ Гоголемъ, въ описании Невскаго проспекта. Рано поутру, говорить Гоголь, на Невскомъ видны только рабочіе люди, наприм'връ, «русскіе мужики, спішащіе на работу, въ «сапогахъ, запачканныхъ известью, которыхъ и Екатерининскій «каналь, извёстный своею чистотою, не въ состояніи быль бы об-«мыть». Послё того авторъ совётуеть читателю «посмотрёть на чудо-городъ»-то есть Петербургъ-съ вершины Александровской

<sup>\*) &</sup>quot;Меня чреввычайно огорчило событіе, имѣющее быть завтра. Завтра въ семь часовъ совершится странное явленіе: земля сядетъ на луну. Объ этомъ и знаменитый англійскій химикъ Велингтонъ пишетъ. Признаюсь, я ощутилъ сердечное безпокойство, когда вообразилъ себѣ необыкновенную нѣжность и непрочность луны...." (Соч. Гоголя, ч. 3, стр. 348).

<sup>\*\*)</sup> Но въдь въ Японіи тоже двъ: Іеддо и Міако; въ Великобританіи съ Ирландіею даже три: Лондонъ, Эдинбургъ, Дублинъ.

колонны, вѣроятно, предполагая, что внутри ея существуетъ витая лёстница, какъ въ траяновой колоннё — смёшеніе неудивительное потому что г. Шевыревъ очень хорошо знаетъ Италію. Когда вы взберетесь на вершину Александровской колонны и посмотрите внизъ, то, отгадайте, что представится вашимъ глазамъ? Въроятно, величественныя зданія, окружающія площадь, гдѣ поставлена колонна? Нѣтъ! «необыкновенная, безобразная куча, въ родѣ мура-«выиной». въ которой «безъименныя насъкомыя работаютъ надъ «ничтожною кучею безполезнаго сора». Эта куча — петербургская журнальная литература. «Какъ могла появиться эта безобразная куча на томъ месте, где недавно работалъ плотникъ и зодчій исторія государства россійскаго, то есть Карамзинъ? Въ отвѣтъ на это излагается вся исторія нашей литературы, и результать обзора — важная истина, что труды Ломоносова, Карамзина и Пушкина пробудили у насъ охоту къ чтенію, и петербургскіе журналы удовлетворяють этой пробужденной потребности. Повидимому, туть нѣть ничего ужаснаго. Но авторъ приходить въ негодованіе, которое изливается слёдующею аллегоріею.

"Весено стоитъ на полѣ и тяжелымъ колосомъ гнется книзу поспѣлая нива: честные земледѣльцы положили въ нее трудъ свой; благосклонное небо ее поливало и грѣло; осталось одно легкое, послѣднее дѣло—снять и потребить ее. Но вотъ—смотрите—что это тамъ за сѣрая туча на небосклонѣ? Какъ будто изъ мелкихъ точевъ вся соткана и летитъ быстро, жадно на чужой плодъ. Это саранча—настоящій потребитель приготовленной жатвы. Нагло предоставляетъ она себѣ послѣднее, легкое дѣло, бросается на ниву и ѣстъ ее".

По прямому смыслу аллегорій должно бы казаться, что саранчею, потребляющею жатву, г. Шевыревъ называетъ читателей; но онъ объясняетъ самъ, что хочетъ разумѣть не читателей, а тогдашнихъ (1842) журналистовъ. Въ такомъ случаѣ, аллегорія составлена неправильно. Читатели извинятъ насъ, если мы подвергнемъ «мертвящему анализу разсудочной науки» поэтически-живую филиппику ученаго и почтеннаго автора по правиламъ, предписываемымъ для аллегорій теоріями краснорѣчія и пінтики. Ученость необходимо разбирать ученымъ образомъ. Итакъ, первое правило аллегоріи, по ученію піятикъ: каждый избранный символъ долженъ сохранять одно и то же значеніе во все продолженіе аллегорія. Примѣнимъ это правило къ филиппикѣ ученаго автора. Въ началъ приведенной нами тирады «спѣлая жатва» означаетъ плоды наукъ, просвѣщеніе; «пожать эту жатву», значить посредствомъ чтенія сдълаться просвъщеннымъ человъкомъ; люди, для которыхъ она зрѣетъ — читатели; сообразно тому — «саранча пожрала жатву», должно значить «неразборчивые читатели или злонамъренные читатели поглотили, съ жадностью прочли все»; но г. Шевыревъ хочетъ выразить этою фразою: «нынѣшніе (1842) журналисты пользуются тёмъ, что приготовили Карамзинъ и Пушкинъ, и портятъ вкусъ публики» — воля ваша, аллегорія составлена неправильно. Понять ее въ смыслѣ ученаго автора, значить погрѣшить противъ реторики. Но согласимся понимать ее, какъ то угодно г. Шевыреву. Что же следуеть изъ нея и въ этомъ случае? Въ чемъ обвиняль г. Шевыревъ петербургскихъ журналистовъ? По смыслу его собственной рѣчи, въ томъ что въ 1842 году въ петербургскихъ журналахъ не помѣщали своихъ статей ни Ломоносовъ, ни Карамзинъ, ни Пушкинъ,---но что же дълать, если эти великіе писатели не дожили до 1842 года? Ни журналисты, ни г. Шевыревъ не виноваты въ этомъ. Второе правило аллегорій-выбирать символы, дъйствительно соотвътствующіе по своему значенію темъ понятіямъ, о которыхъ должны напоминать. Если литература, просвѣщеніе — жатва, то саранча, истребляющая жатву, никакъ не можеть обозначать какихь бы то ни было читателей или литерато. ровъ, хотя бы самыхъ плохихъ: саранча въ этомъ случав можетъ означать только враговъ литературы и просвъщения, обскурантовъ. Воля ваша, а аллегорія составлена не по правиламъ пінтики и реторики. Впрочемъ, это не мѣшаетъ намъ восхищаться ея высоколирическимъ пареніемъ.

Кстати, замётимъ, что правила, предписываемыя реторикой для аллегорій, никогда не соблюдаются ученымъ авторомъ. Такъ, напримѣръ, въ другой своей капитальной статьѣ о положеніи нашей словесности: «Очерки современной русской литературы» («Москвитянинъ», 1848 г. № 1), онъ даетъ слѣдующій — конечно, прекрасный — совѣтъ нашимъ (тогдашнимъ) молодымъ беллетристамъ, особенно гг. Гончарову, Григоровичу и Тургеневу.

"Наши писатели должны бы были помнить миеъ объ Антев. Когда онъ боролся съ Геркулесомъ, то земля придавала ему силы, лишь только онъ касался ся. Чтобы обезсилить его, Геркулесъ долженъ былъ отвлечь его отъ земли и задушить на воздухв. Таковъ и поэтъ и писатель вообще. Большая же часть нашихъ писателей современныхъ, развивающихъ свою личность въ какой-то отвлеченной сферћ, чуждой основнымъ началамъ народной жизни, похожи на Антея, но въ ту самую минуту, когда онъ поднятъ былъ Геркулесомъ ногами на воздухъ и тамъ въ отвлеченной пустотѣ дрягалъ ими, отчаявшись въ возможности коснуться родной земли, которая даетъ силу" (стр. 42).

Совѣтъ прекрасенъ; но аллегорическая одежда для него сшита не по правиламъ. Припомнимъ, что символы должны соотвѣтствовать предметамъ, символами которыхъ служатъ. Вѣль Антей былъ гиганть; а г. Шевыревъ, во все продолжение своей статьи, доказываеть, что вышепоименованные молодые писатели, которымъ онъ даетъ совѣтъ, очень мелкій народъ,--какъ же послѣ этого начинать аллегорію объ Антев? И притомъ, каждый символъ долженъ въ аллегоріи имѣть опредѣленное значеніе. Спрашивается теперь. кто же этоть Геркулесь, который отрываеть Антея (то есть ничтожныхъ писателей, каковы гг. Гончаровъ, Григоровичъ, Тургеневъ) отъ матери-земли? Рѣшительно, не придумаемъ; кажется, никто никогда не думалъ совѣтовать имъ писать повѣсти не изъ русскаго быта. И хотя на одной страницѣ какой бы то ни было своей повѣсти отрывался ли хотя одинъ изъ нихъ отъ изображеній роднаго быта? Какимъ же образомъ и когда они «дрягали ногами въ отвлеченной пустотѣ?» Воля ваша, ничего нельзя понять. А не оттого непонятно, чтобы сов'тъ былъ нехорошъ: н'втъ! просто оттого, что выраженъ онъ неудачно; да развѣ еще оттого, что нимало не прилагается къ данному случаю: въдь согласитесь, что гг. Гончарову, Григоровичу и Тургеневу совершенно излишне читать назиданія о томъ, чтобы они вёрно изображали русскій быть: другаго ничего никогда и не дѣлали они. Насъ очень занимають вопросы о реторическихъ красотахъ ученаго автора потому, что краснорѣчіе есть существеннѣйшее достоинство его ученыхъ и критическихъ произведеній. Но возвратимся къ стать о темной сторонѣ русской литературы.

Послѣ притчи о жатвѣ и саранчѣ, г. Шевыревъ довольно подробными чертами и самыми темными красками рисуетъ портреты петербургскихъ журналистовъ и рецензентовъ, людей, возбуждающихъ его неудовольствіе, въ этихъ картинахъ опять восхитителенъ пінтическій колоритъ; но опять насъ приводить въ недоумъніе невыдержанность характеровъ; смѣшеніе мъсколькихъ физіоно-

мій въ одинъ портретъ, раздробленіе одного лица на нѣсколько портретовъ, такъ что въ цѣломъ галлерея портретовъ представляеть страшный и смутный хаосъ. Стрёлы, направленныя противъ одного, напримѣръ, противъ «Русскаго Вѣстника», летятъ въ другаго, кажутся направленными, напримёръ противъ «Библіотеки», «Сына Отечества» или «Эконома» и не попадають ни въ кого. Видно, что авторъ руководился болѣе паеосомъ, нежели наблюдательностью. Исключение остается за однимъ портретомъ, который обработанъ съ особенною подробностью: это «рыцарь безъ имени, на щитѣ котораго громадными кривыми буквами написано «убъжdenie». Тутъ уже нътъ смъшения: всъ собранныя авторомъ черты должны, по некоторымъ внешнимъ признакамъ, относиться къ одному человѣку, писавшему въ «Отечественныхъ Запискахъ». Нельзя претендовать на чрезвычайную жесткость выраженій въ этомъ очеркі: если въ полемикѣ сохраняется прямота, она всегда жестка, и, во всякомъ случав, прямота лучше косвенныхъ намековъ; дурно только то, когда жесткость формы сопровождается разными намеками. Но странно то, какъ неудачно выбранъ г. Шевыревымъ пунктъ нападеній. Вообразите, какой существенный порокъ изобличаеть онъ въ «рыцарѣ безъ имени?»-перемѣнчивость и отсутствіе убѣжденій. Это решительно невероятно, этого никакъ невозможно было бы ожидать. Но вотъ слова ученаго автора:

"Всякое странное мићніе, всякая нелбпость, сказанная рѣшительно и громко, прикрываются всегда щитомъ и яркимъ его девизомъ, который бросается въ глаза, особенно неопытной молодежи, легко увлекающейся благороднымъ значеніемъ самаго слова. Но если бы это убѣжденіе было постоянно и вѣрно,—будь оно убѣжденіемъ хотя младенца или соннаго человѣка,—еще можно было бы его уважить. А когда видищь, что оно такъ часто мѣвяется и падаетъ иногда на предметы, совершенно того недостойные, что рыцарь сегодня скажетъ одно, а завтра другое, и всѣ противорѣчія прикрываетъ однимъ и тѣмъ же щитомъ своимъ, то подъ конецъ еще болѣе отвращаешься отъ такой маски, на которую употреблено чувство совѣсти, чувство внутреннее и священное".

Rem acu tetigisti, какъ разъ попали вы въ цёль! Только этою ученою фразою и можно выразить удивленіе, возбуждаемое столь удачнымъ выборомъ слабой стороны въ противникѣ. Обвинять его за измёнчивость и отсутствіе уб'ёжденій то же самое, что обвииять Пушкина за недостатокъ поэтическаго элемента въ его стихахъ или г. Шевырева за недостатокъ ученыхъ цитатъ въ его ученыхъ статьяхъ. «Но», восклицаетъ съ негодованіемъ г. Шевыревъ, «мимо этихъ дрязгъ, отъ которыхъ отвращаемъ глаза съ чувствомъ стёсненнымъ!» Взглянемъ на свётлую сторону русской литературы, противоположную характеру петербургской журналистики. Тутъ онять овладѣваетъ паеосъ:

«Но что же сталось съ тѣми писателями, которые не могуть сочувствовать направленію современному? Гдѣ они? гдѣ наши таланты? Ужели ими оскудѣла Россія? О, нѣтъ! они есть! Но, смотрите, они тамъ, укрылись въ тѣни. Чувствуя свое истинное призваніе и питая уваженіе къ дѣлу литературы, они отошли въ сторону отъ торжища, по невольному движенію благороднаго стыда и приличія. Не сознавая въ себѣ достаточныхъ силъ, чтобы противодѣйствовать толпѣ, которая кричитъ зажмура глаза, зная, что наглость дѣятельна, они не выходятъ на сцену. Видъ прежняго ихъ поприща, занятаго теперь рынкомъ, наводитъ даже какое-то оцѣпенѣніе на ихъ производительность, которая прежде была жвиѣе. Словно боятся они имени литератора, опасаются, чтобы не смѣшали ихъ съ тѣми, которыхъ не презирать они не могутъ. Взгляните на ихъ почти онѣмѣлыя группы!...

«Между тъмъ, капиталы русскаго ума, воображенія, сокровища мыслей знаній языка, находятся въ рукахъ талантовъ по большей части бездъйственныхъ. Довольствуясь мирными бесёдами пріятельскими, расточая въ нихъ по мелочи игру живыхъ способностей, болѣе и болѣе отвыкая отъ труда и частыми отказами отъучая отъ себя вдохновеніе, они почти не пускаютъ капитала своихъ дарованій въ оборотъ всенародный.

«Грустно, грустно дойти до такого заключенія»...

- Въ самомъ дѣлѣ, какъ грустно!
- --- «Гдѣ наши таланты?
- «Смотрите, они тамъ (иднь же это «тамъ?»), укрыцись въ твни!»

Прискорбный разговоръ! Но если бы фразы г. Шевырева были справедливы, не слишкомъ выгодное заключеніе надобно бы вывести о силѣ дарованій въ ихъ талантливыхъ людяхъ, «которые не чувствуютъ въ себѣ достотачно силъ», чтобы «выйти на сцену прежняго своего поприща», и въ «безсиліи стоятъ (гдѣ-то «тамъ») въ тѣни оцѣпенѣлыми, почти онѣмѣлыми группами». Г. Шевыревъ неостороженъ въ выборѣ выраженій: онъ болѣе заботится о ихъ силѣ или картинности, нежели о томъ, къ какимъ заключеніямъ подаютъ они поводъ. Но дѣло въ томъ, что изъ его словъ не надобно выводить никакихъ заключеній: цѣль всѣхъ этихъ картинныхъ изображеній—въ нихъ самихъ; они—прекрасныя поэтическік украшенія рѣчи, имѣющія своимъ назначеніемъ не выраженіе фактовъ действительности, а осуществление идеальныхъ воззрений творческой фантазіи поэта. Въ самомъ двлв, ужели около 1841-1842 годовъ тв писатели, которыхъ г. Шевыревъ, подобно другимъ журналистамъ, признавалъ лучшими нашими талантами, стояли «вдали отъ торжища литературы онвмёлыми группами?» Вовсе ивть: Жуковскій трудился надъ переводомъ «Одиссеи», переводиль «Рустема и Зораба». Гоголь печаталъ «Римъ», приготовлялъ къ изданію первый томъ «Мертвыхъ Душъ» и четыре части своихъ сочиненій, — все это было изв'єстно г. Шевыреву; г. Вельтманъ быстро издавалъ одинъ романъ за другимъ; Загоскинъ тоже, и въ той самой книжкв «Москвитянина», гдв выражена эта жалоба, помѣщенъ отрывокъ изъ его «Мирошева»; г. Хомяковъ писалъ новыхъ стихотвореній, правда, немного, но не менфе, нежели когда нибудь; Г-жа Павлова писала более, нежели когда нибудь; г-жа Ростопчина тоже; казакъ Луганскій тоже. А ихъ г. Шевыревъ признавалъ во второй своей статъ хорошими писателями. О петербургскихъ молодыхъ писателяхъ, которыхъ не признавалъ г. Шевыревъ, мы не говоримъ. Неутомимо писали и г. М. Дмитріевъ и девица Зражевская, въ которыхъ ученый критикъ спеціально признаваль таланть. Вся патетическая тирада, которою заключается первая его статья, скорфе принадлежить области поэзіи, нежели прозы.

Однимъ словомъ сожалёніе о томъ, что въ 1841—1842 годахъ наши лучшіе таланты ничего не писали, и скорбь о печальномъ положеніи нашей литературы не могутъ быть, по своей основательности, сравнены ни съ чёмъ инымъ, какъ съ слёдующею элегіею г. М. Дмитріева о грустномъ положеніи русскихъ дёвицъ въ томъ же 1842 году. Кстати, эта элегія съ эпиграфомъ изъ Кольриджа:

> O, my brethrem! I have told Most bitter, truth, but without bitterness \*).

напечатана тотчасъ вслъдъ за статьею г. Шевырева, какъ бы составляя продолжение ся. Потому считаемъ необходимостью выписать первые куплеты:

\*) О, братья мон! горьчайшую правду, но безъ горечи сказелъ н.

## ЖАЛЬ МНЪ ВАСЪ.

Жаль мнё вась младыя дёвы, Что родились вы въ нашъ вёкъ, Какъ молчать любви напёвы И туманенъ человёкъ!

Ваши матери весною Дней безоблачныхъ своихъ Для любви цвѣли красою И для пѣсенъ золотыхъ. Вы цвѣтете безъ привѣта; Въ вашихъ пляскахъ—скуки слѣдъ; На любовь вамъ нѣтъ отвѣта, На красу вамъ пѣсенъ нѣтъ! и т. д.

Вотъ удивительное было время! Вообразите себѣ: въ 1842 году по Р. Х. молодые люди не влюблялись въ дѣвицъ, даже не писали имъ сладенькихъ стиховъ («на красу вамъ пѣсенъ нѣтъ»), даже не говорили имъ комплиментовъ («вы цвѣтете безъ привѣта»); а дѣвицы съ своей стороны не пѣли романсовъ («молчатъ любви напѣвы») и скучали танцами, не любили танцовать («въ вашихъ пляскахъ скуки слѣдъ»). Странное было время въ 1842 году, по словамъ г. Шевырева и М. Дмитріева.

Начало второй статьи г. Шевырева («Свѣтлая сторона». «Моск.», 1842 г. № 2) патетичностью тона соотвѣтствуеть окончанію первой

"Прочь, прочь, несносная плёсень, которая подъ обманчивою личиною весенней зелени скрывала отъ насъ ясный потокъ современной русской литературы! Прочь, прочь ся тяжкій наплывъ! Сметемъ, счистимъ его въ нашемъ воображении! Удалимъ прежнее непріятное впечатлёніе и, освѣжившись очами, взглянемъ теперь на свѣтлую, желанную сторону нашего предмета".

Свётлую, желанную сторону предмета ученый авторъ предполагалъ обозрёть съ нёсколькихъ различныхъ точекъ зрёнія и описать, сообразно тому, въ нёсколькихъ статьяхъ: въ первой онъ хотёлъ «изобразить современное состояніе русскаго языка и слова»; во второй — «дёятельность нашихъ стихотворцевъ», въ третьей — «картину нашихъ прозаиковъ», въ четвертой — «вліяніе иностранныхъ литературъ на нашу отечественную», въ цятой науки иъ нецъ — «общую картину образованія русскаго, развитія науки иъ

нашемъ отечествѣ и въ особенности познанія Россіи».--- Исполненіе этой «трудной задачи, которую онъ задаваль себів», казалось ему «необходимымъ и полезнымъ» дёломъ, казалось даже «нравственнымъ подвигомъ». Однако же, это «необходимое дѣдо» не было совершено, этотъ «нравственный подвигъ» не былъ исполненъ,потому ли, что охота совершать нравственные подвиги можетъ охлаждаться, или потому, что иногда, поразмысливъ, перестаешь считать полезнымъ то, что показалось на первый взглядъ необходимымъ. Почему бы то ни было, но изъ объщанныхъ многочисленныхъ «картинъ» была напечатана ученымъ авторомъ только одна, изображающая состояние языка и слога; ни «діятельность нашихъ стихотворцевъ», ни «картина нашихъ прозаиковъ», ни всѣ дальнъйшіе интересные предметы не были обсуждены ученымъ авторомъ. Какая причина лишила русскую литературу этихъ интересныхъ разсужденій, неизвёстно намъ, въ чемъ мы ужь и признались; можно поручиться только за одно: виною остановки не было сомнѣніе почтеннаго автора въ собственныхъ силахъ, -- этого сомнѣнія никогда не обнаруживаль г. Шевыревъ. Впрочемъ, вообще мы должны замѣтить, что ученыя занятія, какъ увѣдомляетъ во многихъ мѣстахъ «Москвитянина» самъ почтенный авторъ, часто отрывали его отъ журнальной работы. Этому скорѣе всего надобно приписать то, что вообще онъ не сдёлалъ для «Москвитянина» многаго изъ того, что первоначально предполагалъ сдёлать. Напримъръ, въ одномъ 2 нумеръ «Москвитянина» за первый годъ изданія (1841) мы находимъ два подобныя предположенія. Въ своей статьъ «Вмъсто введенія», служащей предисловіемъ къ его критикѣ, г. Шевыревъ обѣщалъ «предлагать читателямъ теоретическія статьи по эстетикѣ». Исполненіемъ этого намѣренія можно считать только небольшое разсуждение, «О смёшномъ», явившееся черезъ двёнадцать лёть (въ 1853 г.). На странице 538-й той же 2-й книжки онъ говорить, что «далъ объщание г. издателю «Москвитянина» заниматься въ его журналѣ разборомъ замѣчательныхъ произведеній литературы отечественной и иностранной»---ни одного разбора замѣчательныхъ твореній «иностранной литературы» ученый авторъ, кажется, не помъстилъ въ «Москвитянинъ».- Отчасти уже и теперь могуть судить читатели, незнакомые съ старымъ «Москвитяниномъ», а еще точнѣе увидять изъ всего продолженія нашей характеристики, до какой степени оправдалось исполнениемъ предположеніе ученаго критика, выраженное въ слёдующихъ строкахъ его «Вмёсто введенія»:

"Мы вмѣнимъ себѣ въ особенную обязанность подмѣчать движеніе общественной жизни въ нашей словесности, мы употребимъ всѣ усилія, необходимыя для разрѣшенія вопроса жизненнаго: въ какой степени словесность наша отражаетъ жизнь нашего общества? Что беретъ она у жизни и что отдаетъ ей? какими вопросами съ нею связана?—Разрѣшеніе всего этого можетъ привести насъ къ нѣкоторому сознанію настоящей минуты нашего отечественнаго быта, можетъ указать намъ на наши недостатки и достоинства, можетъ опредѣлить наше положеніе въ настоящемъ и надежду на будущее". (Стр. 509).

Въ свое время петербургскіе журналы чрезвычайно огорчались тёмъ, что судьба не даетъ осуществиться въ надлежащемъ размёрѣ ни одному изъ интересныхъ обѣщаній автора, и каждый изъ его трактатовъ, обѣщавшихъ разъяснить очень важные и, по мнѣнію г. Шевырева, худо понимаемые другими журналами вопросы, всегда останавливается на введеніи, которое содержитъ только нѣкоторыя обличенія петербургскимъ журналамъ на нѣсколько замѣчаній о слогѣ, каррарскомъ мраморѣ и галлереѣ Доріа, съ которыми мы скоро встрѣтимся. Мы упоминаемъ объ этомъ потому, что раздѣляемъ огорченіе тогдашнихъ петербургскихъ журналовъ; но «горемъ дѣлу не поможешь», и мы должны тѣмъ внимательнѣе изучать ехогdium'ы которые одни дано намъ читать. Возвратимся же къ продолженію неоконченныхъ статей ученаго автора.

Висто любопытной характеристики русской литературы по ея духу и художественнымъ достоинствамъ, господинъ Шевыревъ далъ своимъ читателямъ только трактатъ изъ реторики — «О языкѣ и слогѣ». Впрочемъ, разсуждая объ этомъ предметѣ, повидимому, исчерпанномъ и потерявшемъ интересъ послѣ трактата почтеннаго Шишкова «О старомъ и новомъ слогѣ», ученый авторъ высказалъ столько поразительно вѣрныхъ сужденій, что, при самомъ высокомъ понятіи объ оригинальности воображенія и взглядовъ глубокомысленнаго критика, трудно рѣшить, могли ли бы его статьи о содержаніи и художественной формѣ въ нашей литературѣ быть интереснѣе его статьи о языкѣ и слогѣ. Перечисляя писателей, которые отличаются хорошимъ слогомъ, авторъ сначала хвалитъ Карамзина, Жуковскаго, князя Вяземскаго, Пушкина, Лермонтова и нѣкоторыхъ другихъ. Тутъ нѣтъ еще ничего особеннаго; должно тольъю сказать, что онъ поступилъ справедливо, начавъ свой переченъ ихъ

именами; но въ продолжение списка лучшихъ литераторовъ встрѣчаются сужденія болье интересныя. Такъ, напримъръ, о г. Ө. Глинкъ ученый авторъ говоритъ, что «слогъ его осыпается яркими искрами». и желаетъ, чтобы онъ больше писалъ «своимъ пылкимъ перомъ»; слогъ г. Греча прежде былъ очень хорошъ, но «испортился» отъ подражанія слогу барона Брамбеуса. Къ числу замізчательнійшихъ явленій нашей литературы, вм'єст'є съ господиномъ Ө. Глинкою, принадлежать госпожа Шишкина и дъвица Зражевская; первая «придала особенную прелесть вкуса простонародному слогу, какой онъ не имѣлъ до нея», а «рѣзвое перо г-жи Зражевской отличается непринужденной разговорчивостью». Къ замѣчательнѣйшимъ писателямъ принадлежатъ, между прочимъ, гг. Масальскій и Каменскій: слогь перваго «отличается какою-то благородною чистотою», а въ послёднемъ главная черта-«пылкая живость».-Это все наши лучшіе писатели; ихъ произведенія составляють свётлую сторону нашей литературы. Напротивъ того, Полевой, баронъ Брамбеусъ и г. Кукольникъ очень плохо владёютъ русскимъ языкомъ они подвергаются подробнымъ выговорамъ за то, что не умѣютъ писать такъ хорощо, какъ г-жа Шишкина и девица Зражевская, какъ гг. Масальскій и Каменскій. Но всѣ эти частности незначительны въ сравнении съ главною, общею мыслью всей статьи: г. Шевыревъ доказываетъ, что всв хорошіе прозаики по 1842 годъ включительно писали «слогомъ Карамзина»; даже Пушкинъ, Лермонтовъ и Гоголь не сообщили своей прозаической рёчи оригинальнаго характера: всё они писали «слогомъ Карамзина». Ученый авторъ, вѣроятно, не признавалъ справедливымъ, что у каждаго хорошаго писателя бываеть свой собственный слогь, или, быть можеть, это какая нибудь аллегорія.

Оть этихъ своеобразныхъ взглядовъ на темную и свётлую стороны нашей литературы перейдемъ къ другой капитальной статъ о русской литературё вообще, именно къ «Очеркамъ современной русской словесности», помёщеннымъ въ I книжкё «Москвитянина» за 1848 годъ. Существенное содержаніе этихъ «очерковъ» — объясненіе того, что всё молодые (т. е. бывшіе тогда молодыми) беллетристы, которыхъ петербургскіе журналы, въ особенности «Отеч. Записки» и «Современникъ», называютъ талантливыми людьми, пишутъ очень плохо. Положимъ на минуту, что это мнёніе справедливо: вёдь мы уже сказали, что не будемъ спорить съ т. Шевы-

ревымъ относительно того, что худо, что хорошо, а будемъ только изучать своеобразный способъ развитія его воззрѣній и оригинальную методу его доказывать справедливость своихъ понятій. Положимъ, что всѣ эти беллетристы писали дурно; но какимъ же способомъ доказываеть это ученый авторъ? Слёдующимъ: всё лучшіе петербургские молодые беллетристы составляють одну школу, которая тогда была называема натуральною; глава этой школы-г. Никитенко. Докажемъ же, что г. Никитенко ошибается въ своихъ теоріяхъ,-и дѣло будетъ рѣшено. Вслѣдствіе этого, большая половина «очерковъ» посвящена изобличению ошибочной теоріи г. Никитенко. Что сказать объ этомъ умозаключения? Никому не запрещается искать ошибокъ у г. Никитенко, какъ и у всякаго другаго писателя; но какое дёло г. Никитенко до всей петербургской беллетристики? Когда онъ объявлялъ себя или какой поводъ подавалъ онъ считать себя ся представителемъ? Въдь каждому извъстно что г. Никитенко всегда стояль вив всякихъ партій и школъ, въ журнальныя пренія не пускался и никогда не имѣлъ мысли образовать вокругъ себя какую бы то ни было школу. Съ другой стороны, какое дѣло беллетристамъ натуральной школы до справедливости или несправедливости теорій г. Никитенко? Развѣ они объявляли себя, или кто нибудь считаль ихъ учениками г. Никитенко? Вѣдь каждому, кто имѣлъ въ рукахъ хотя одну книжку «Отеч. Зап.» или «Современника», было въ то время извѣстно, что теорія г. Никитенко и натуральная школа-предметы, нимало другъ отъ друга независимые. Какимъ же образомъ можно было вообразить, что, опровергая теорію г. Никитенко, можно поразить натуральную школу, а для пораженія натуральной школы необходимо нападать на теорію г. Никитенко? «Да, много такого пишется на земль, другъ Гораціо, чего не понять мудрецамъ», невольно скажешь примвияя къ этому непостижимому случаю слова Гамлета. Но вотъ, за длинными опроверженіями теоріи г. Никитенко, слёдують въ самомъ концѣ статьи, краткіе выговоры, уже прямо обращенные къ натуральной школѣ: она уничтожена критикою теоріи г. Никитенко, следовательно много толковать съ нею не для чего. Дело решено: искусство въ Россіи погибаеть отъ теоріи г. Никитенко. Остается только указать признаки упадка. Признаки эти, отысканные преимущественно у г. Григоровича и г. Тургекева, слълующie:

"Укажемъ на признаки этого паденія искусства въ школь, которая всяхъ двятельнье участвуеть въ современной словесности. Первый признакъ отсутствіе художественной совъсти въ большей части ся произведеній. Ръдко замътите вы свободу личнаго чувства, которое совершенно увлекалось бы искусствомъ и служило бы ему по призванію. Ръдко коснется васъ творчество вдохновенія, ръдко повъетъ свіжестью дара; все большею частью сочиненія дъланныя, прошедшія иногда черезъ скуку усилій, которая отзывается даже и въ лучшихъ произведеніяхъ школы.

"Второй признакъ—эфемерность рождающихся талантовъ. Прежде у насъ былъ моръ и дарованія. Какой-то таинственный рокъ ихъ преслѣдовалъ, — и мы оплакивали преждевременную ихъ кончину. Теперь таланты умираютъ заживо. Первая повѣсть пробудитъ въ васъ надежду, вторая ослабитъ ее, третъя приведетъ въ отчаяніе, а четвертой вы уже и не читаете.

"Третій признакъ-какое-то совершенное отрицаніе коренныхъ началъ народной жизни, той основной сущности, той живой истины, которая глубоко лежитъ въ народъ... Всего болѣе нападаютъ на низшіе слои народа и клевещутъ на его дъйствительность въ дурную сторону. Народъ нашъ, главными свойствами своего большинства, конечно, не заслужилъ такихъ навѣтовъ со стороны литературы отечественной... Какую же цѣль имѣетъ наша литература, возбуждая въ образованномъ обществѣ почти отвращеніе къ народу своими литературными доносами? Иные, читая все это, пожалуй, подумаютъ, что народъ нашъ едва ли достоинъ какого нибудь улучшенія своей участи. Мы рѣшительно не понимаемъ здѣсь цѣли нашихъ писателей".

("Москвитянинъ" 1848, № 1, стр. 49).

Мы опять говоримъ: насъ занимаетъ не то, хвалитъ или осуждаеть г. Шевыревъ, а то, какъ и за что хвалить или осуждаеть онъ. Почему не искать недостатковъ и у лучшихъ тогдашнихъ (и нынвшнихъ) беллетристовъ? Но странно находить, что у нихъ недостаетъ именно того, чёмъ они особенно богаты. Какъ понять первый признакъ упадка, мы не придумаемъ: кто заставлялъ или что заставляло г. Григоровича и г. Тургенева насиловать дарование? Ужели теорія г. Никитенко? По ходу рѣчи, должно быть или онъ, или, скорѣе, тотъ загадочный Геркулесъ, который, какъ мы выше видёли, подымалъ ихъ въ отвлеченную пустоту, гдё они дрягали ногами? Должно быть, онъ, потому что онъ выведенъ на сцену именно въ этой статьѣ. Но кто онъ? Этого не разрѣшили бы ни Конфуцій, ни Лао-дзы. Какъ блистательно оправдывается второй признакъ — эфемерность талантовъ, мы постоянно видимъ, было очень хорошо видно и въ то время. Действительно, г. Григоровичъ послѣ своей «Деревни», а г. Тургеневъ, послѣ перваго изъ «Разсказовь Охотника»-«Хорь и Калинычъ» - не написали уже

ничего сноснаго, и въ настоящее время имена ихъ уже давно забыты публикою. Мы готовы держать пари, что изъ тысячи читателей едва ли одинъ припомнитъ теперь, что существовали когда-то г. Григоровичъ и г. Тургеневъ. Но удачнѣе всего выбранъ третій признакъ. Можно говорить противъ писателей нами названныхъ, что угодно; но упрекать ихъ въ недостаткѣ любви къ народу, упрекать въ томъ, что ихъ произведенія возбуждаютъ отвращеніе къ народу, ща вѣдь это все равно, что упрекать огонь въ холодности, Говарда въ эгоизмѣ, Вильберфорса въ жестокости.

Кромв всвхъ исчисленныхъ причинъ, погибель русской литературѣ предстояла въ наискорѣйшемъ времени отъ порчи языка въ петербургскихъ журналахъ неправильными и чудовищными выраженіями. Г. Шевыревь быль такъ возмущень этой страшной опасностью, что решился для спасенія русскаго языка составлять и печатать въ «Москвитянинѣ» словарь «барбаризмовъ», солецизмовъ и прочихъ измовъ». Необходимость и пользу его онъ объясняетъ слѣдующимъ образомъ: «Съ нѣкоторыхъ поръ русскій языкъ до того началъ страдать отъ нововведеній, что становится и больно и страшно за родное слово всякому, кто его любить и уважаеть». Для противодъйствія этой погибели роднаго слова, онъ объщается поостоянно выдавать словарь всёхъ чудовищныхъ выраженій, которыми такъ особенно богата наша періодическая словесность». •Этоть словарь принесеть пользу литературь, «производя въ публикв тоть комический хохоть, который будеть весьма спасителень для русскаго слова».--Объщание «выдавать постоянно» столь полезный трудъ, конечно, не состоялось: за первымъ, довольно большимъ, отрывкомъ явился въ следующей книжке «Москвитянина» второй, гораздо меньшій отрывокъ словаря. Тёмъ дёло и кончилось. Но интересно познакомить читателя съ нѣкоторыми образцами твхъ «чудовищныхъ выраженій», которыя угрожали погибелью родному слову и которыя, по мнёнію почтеннаго автора, должны были «произвести въ публикѣ комическій хохоть». Воть какого рода эти «чудовищныя выраженія»:

«Изъ-подъ салфетки, покрывазшей столь, высовывалась голова иягавой собаки.—Онъ началъ подымать взоры.—Тоистый, росиый мужчина, который посмь проразывания зубовъ, ни разу не былъ боленъ.—Миньятюрная старушка, съ повисшими бровями и тоненькими блюдными губами.—Людн жилые, розбитие, параличенъ», и т. д. и т. д. «Комическій хохоть» должны возбуждать преимущественно слова, напечатанныя курсивомъ.

Читатели, можетъ быть, еще помнятъ, что въ этомъ благомъ дѣлѣ ученый составитель словаря имѣлъ столь же искуснаго но болѣе неутомимаго преемника—г. И. Покровскаго, который, года два или три тому назадъ, постоянно обогащалъ каждую книжку «Москвитянина» своимъ превосходнымъ. «Памятнымъ листкомъ ошибокъ противъ русскаго языка». Пріятно намъ замѣтить, что г. Шевыревъ имѣлъ и достойнаго предшественника, именно извѣстнаго нашего журналиста князя Шаликова, который украсилъ одну изъ книжекъ «Москвитянина» за 1841 годъ небольшою, но очень полезною статью подъ заглавіемъ, столь же остроумнымъ, какъ заглавіе, данное ученымъ авторомъ своему словарю,—именно статьею «О литературномъ размежеваніи». Вотъ небольшой отрывокъ изъ этого прекраснаго труда, послужившаго образцомъ для г. Шевырева:

"Подражать въ прозъ Карамзину, а въ стихахъ Пушкину значитъ избрать лучшіе образцы. Повиноваться же номоветамъ бездарнымъ единственно потому, что размножилось ихъ число-смѣшная и жалкая слабость, которая навонець можеть проникнуть во всю суставы нашей литературы, ныню, кажется болье нежели когда нибудь похожей на энсеву ладію, не управляемую рулемъ усерднаго, ревностнаго Палинура, инвергнутаго коварнымъ Морфеенъ въ морскія бездны, и бросаемую во всѣ стороны мятежными волнами не подчиненными въ заливахъ нашей литературы спасательному трезубцу Нептуна, за неимѣніемъ сего божества ---Кто, напримѣръ, оспоритъ насъ, если скажемъ видимую истину, что къ намъ изъ младенчества русской словесности возвратились самые грубые галлицизмы, солецизмы, барбаризмы, изгнанные великимъ ея законодателемъ? И кому же она обязана сею пагубною амнистіею? Тъмъ первокласнымь (какъ очевидно они думаютъ о себѣ) современнымъ писателямъ, которые замѣнили предлогъ о предлогомъ про и пишутъ про Римъ, про балъ, про родину,-нисколько вмъсто нимало, разъ вм. однажды, надо вм. надобно, да вмѣсто такъ... О, времена! Князь Шаликовъ".

("Москвитянинъ" 1841 г., № VII, стр. 236—238).

Замѣтимъ, однако, что въ одномъ пунктѣ (только въ одномъ) мнѣнія князя Шаликова и г. Шевырева расходились. Издатель «Дамскаго Журнала» былъ, какъ извѣстно, ревностнымъ послѣдователемъ Карамзина, а г. Шевыревъ блистательнымъ образомъ защищалъ понятія Шишкова. Ученый адмиралъ и ученый профессоръ одинаково утверждали, что славянскія слова чрезвычайно возвышаютъ и украшаютъ русскую рѣчь. Оба они были непреклонны въ борьбѣ противъ людей, думавшихъ, что по русски надобно писать на русскомъ, а не на славянскомъ языкѣ, и приводили въ примѣръ нашимъ поэтамъ выраженіе:

## Соблещетъ молнія мечу \*).

Но г. Шевыревъ шелъ гораздо далёе Шишкова, который хотвлъ только, чтобы въ слогъ подражали Ломоносову, между твиъ. какъ для г. Шевырева учителемъ русскаго современнаго языка быль Кирилль Туровскій, жившій за 600 леть до Ломоносова и совершенно чистый отъ галлицизмовъ. Г. Шевыревъ совѣтовалъ нашимъ поэтамъ возстановить употребление мѣстоимения иже, яже, еже и дательнаго самостоятельнаго падежа, именно писать такимъ образомъ: «волнующемуся морю (то есть при морскомъ волнении. от морскаго волненія) корабль, иже входиль въ гавань, подвергался опасности, а лодкв, яже была выслана къ нему на встречу, потонувшей (когда лодка, высланная къ нему на встръчу, потонила), гибель стала неизбъжна». Желающіе могуть вильть примъры и доказательства красоты такого слога въ «Исторіи русской словесности» г. Шевырева и въ его отвътъ на разборъ этой книги. пом'вщенный въ «Сынѣ Отечества». Шишковъ, кажется, не предподагаль возможности возстановить дательный самостоятельный.

Кстати о слогѣ самого г. Шевырева. Ученый критикъ писалъ, безъ сомнѣнія, очень цвѣтисто и патетично; но, къ сожалѣнію, слогъ его вообще растянутъ и напыщенъ, а языкъ неточенъ и неправиленъ. Никто изъ русскихъ журналистовъ, со времени Свиньина, прославившагося дивнымъ слогомъ своего романа «Якубъ Скупаловъ», не владѣлъ языкомъ такъ дурно, какъ г. Шевыревъ. Мы конечно, не упомянули бы объ этомъ дѣлѣ, если бы самъ г. Шевыревъ не толковалъ такъ много о языкѣ и слогѣ. Ошибки противъ языка или логики рѣжутъ глаза почти въ каждой его фразѣ, потому и не нужно приводить примѣровъ: желающій найдетъ ихъ десятки въ каждой нашей выпискѣ изъ статей г. Шевырева. На всякій случай, разберемъ хотя первую фразу въ первомъ изъ помѣщенныхъ у насъ сужденій его о Гогодѣ. Оно принадлежитъ еще 1835 году; впослѣдствіи г. Шевыревъ писалъ гораздо хуже, и мы нарочно указываемъ лучшую по слогу изъ его статей. «Авторъ Ве-

<sup>\*)</sup> Москвитянинъ 1854 г., № 7, статья г. Шевырева о Фонвивниъ.

черовъ Диканьки» (то есть Вечеровъ на Диканькъ, ими на хуторъ близъ Диканьки) имъетъ отъ природы чудный даръ схватывать безсмыслицу въ жизни человъческой и обращать ее (жиянь ими безсмыслицу)? въ неизъясняемую (то есть неизъяснимую) поэзію смъха». На двухъ строкахъ двъ ошибки противъ языка и одна неточность. Такъ писалъ г. Шевыревъ въ «Московскомъ Наблюдателъ». Въ «Москвитянинъ» онъ писалъ еще неправильнъе. О на имщенности и натянутости слога мы ужь и не говоримъ.

Читатели, быть можетъ, думаютъ, что достаточно познакомились съ критическими статьями г. Шевырева? Нѣтъ, тысячу разъ ивтъ! Въдь опредълительнъе всего характеризируетъ человъкъ нравственную или умственную сторону своей личности сужденіями объ отдёльныхъ фактахъ: общія сужденія, какъ бы ни были ярки, всегда бывають безцвётны въ сравнения съ приговорами объ индивидуальныхъ явленіямъ. Скажемъ, напримѣръ: вообще литература вздоръ, побасенки, — это будетъ мысль удивительная, но если иы въ частности скажемъ: Шекспиръ писалъ вздоръ, блескъ этого сужденія будеть уже превышать всякую міру изумительности. Возьмемъ другой примъръ: «Гоголь есть Гомеръ»-мысль довольно поразительная; но скажите: «Чичиковъ есть Ахиллесъ» — и мысль сдёлается еще въ тысячу разъ поразительне. Все это мы говоримъ только въ примёру, что способность каждаго вритика съ наибольшимъ блескомъ выказывается именно въ сужденіяхъ его объ отдёльныхъ писателяхъ и объ отдёльныхъ произведеніяхъ литературы.

Перейдемъ же къ статьямъ г. Шевырева объ отдѣльныхъ русскихъ писателяхъ. Посмотримъ, напримѣръ, какія мысли высказаны имъ въ критическомъ разборѣ сочиненій Пушкина («Москвитянинъ» 1841, № IX).

Прежде всего и болѣе всего занимаеть ученаго критика вопросъ о томъ, не ошибочно ли поступалъ Пушкинъ въ томъ, что одни произведенія написалъ прозою, а другія стихами. Отвѣтъ: онъ поступилъ хорошо. Удовлетворительно разрѣшивъ эту важнѣйшую задачу, онъ уже совершенно исполнилъ все, что въ правѣ ожидать читатель отъ критической оцѣнки Пушкина. Остается только сказать по нѣскольку словъ о разныхъ мелочахъ — отношеніи Пушкина къ предшествовавшимъ ему поэтамъ и о значеніи его произведеній. Первое обстоятельство излагается такъ: до Пушкина были двѣ школы въ нашей поэзіи-пластическая и музыкальная; главою пластической быль Державинь, — у него недоставало мелодичности; корифеями музыкальной — Батюшковъ и Жуковскій; у нихъ мало было пластики. Пушкинъ соединялъ оба эти направленія. Какъ же могло случиться, что въ стихѣ Батюшкова оказалось мало пластичности? Вѣдь каждому извѣстно, что онъ въ особенности знаменить этимъ качествомъ. Но къ чему наши вопросы? Лучше послушаемъ, что составляетъ существенную черту въ поэзія Пушкина, что такое вообще произведенія Пушкина. «Главная черта Пушкина — эскизность». Въ «Москвитанинѣ» это опредъление поэзи Пушкина указано только краткимъ намекомъ, потому что прежде уже было подробно развито въ «Московскомъ Наблюдателѣ» (часть XII, стр. 316). «Пушкинъ, столько прилежный и рачительный въ исполнении, почти всегда довольствовался однимъ эскизомъ въ изобрѣтеніи. Эскизъ былъ стихіею неудержнаго Пушкина» и т. п. Примѣромъ этому служитъ «Мѣдный Всадникъ», продолжаетъ статья «Москвитянина». Если взглянуть «мыслящимъ взоромъ внутрь этого произведенія», то мы найдемъ, что сюжетъ «Мѣднаго Всадника»... вы думаете, знаменитое наводненіе, вы думаете, апотеозъ Петра Великаго, какъ творца Петербурга? Нѣтъ, «соотвѣтствіе между хаосомъ природы и между хаосомъ ума, пораженнаго утратою. Здесь, по нашему мнению, главная мысль, зерно и единство художественнаго созданія. Жаль только, что этоть основный мотивъ не довольно развитъ»; но его неразвитостью именно и доказывается, что основная черта поэзіи Пушкина-эскизность. Прекрасно! Теперь мы узнали существенную черту поэзіи Пушкина. Интересно узнать, что такое «произведенія Пушкина, разсматриваемыя въ ихъ совокупности». Этотъ вопросъ предложенъ въ самомъ концѣ статьи, и на него данъ очень удовлетворительный отвётъ строками, исполневными высокой картинности:

"Произведенія Пушкина, разсматриваемыя въ ихъ совокупности — чудныя массы, готовыя колонны, или стоящія на мъсть, или ждущія руки воздвигающей, доконченные архитравы, выдъланныя ръзцомъ украшенія и при этомъ богатый запасъ готоваго дивнаго матеріала. Да, да, вся поэзія Пушкина представляетъ чудный, богатый эскизъ недовершеннаго зданія, которое русскому народу и многимъ въкамъ его жизни предназначено долго, еще долго строитъ и славно докончитъ".

Точка. Конецъ. Мы нарочно напечатали эти слова мелкимъ шрифтомъ, чтобы читатели видели, что мы не прибавили и не убавили въ нихъ ни одной буквы. Кромѣ этой прекрасной, въ живописномъ отношении, тирады, вы ничего не найдете въ статъв г. Шевырева о содержании поэзіи Пушкина, ся значения въ нашей литературѣ, ея отношеніяхъ къ обществу. Зато очень много говорится объ Италіи. Напримѣръ, скажетъ ли г. Шевыревъ, что у Цушкина былъ «русскій глазъ» тотчасъ же прибавить: «подъ име-«немъ русскаго глаза мы разумѣемъ тотъ вѣрный глазъ, который «подмѣчаетъ точно и подробно всѣ образы внѣшняго міра. Онъ «имветь много сходства съ итальянскимъ». Говоритъ ли онъ, чтотрудно писать такіе прекрасные стихи, какіе писалъ Пушкинъ, тотчасъ же пояснить дело: «Въ Италіи есть поговорка о Рафаэле. «что онъ унесъ съ собою въ могилу тайну своихъ красокъ. У насъ «то же самое можно сказать о Пушкинѣ, что онъ взялъ съ собою-«тайну своего стиха». Черезъ несколько страницъ еще больше разъясненъ вопросъ о рѣзпѣ Пушкина: «Это рѣзецъ Кановы или «Тенерани, покорившій себѣ до конпа всю звонкую твердость на-«шего мрамора. Мы желали бы расположить сочиненія Пушкина. «по эпохамъ стиля, какъ располагаютъ стиль Рафаэля или Гвидо-Рени». Что такое «нашъ звонкій мраморъ», доскажеть г. Шевыревъ черезъ нѣсколько страницъ. Вообще «русскій языкъ ---каррар-«скій мраморъ лучшаго сорта», а «русскій стихъ у Пушкина до-«стигъ до прозрачности алебастра восточнаго, воздѣланнаго рѣзцомъ фидіевымъ». Какъ «расположенъ стиль Рафаэля», онъ вамъ разъяснитъ въ другомъ мъстъ: «въ Перуджіи есть зала, которую-«можно назвать пеленки и колыбель живописца Рафаэля», и т. д. Но объ Италіи довольно. Много другаго интереснаго могли бы мы заимствовать изъ разбора сочиненій Пушкина: но пора перейти къ мнѣніямъ г. Шевырева о Лермонтовѣ: они еще интереснѣе. Замѣтимъ только, что ученый критикъ, справедливо находя, что изданіе Пушкина 1835-1841 годовъ наполнено опечатками, очень удачно поправляеть ихъ. Между прочимъ, въ одномъ изъ лицейскихъ стихотвореній есть выраженіе:

## Бранной забавы Любить нельзя.

Пушкинъ-лицеистъ не могъ такъ написать, по мнёнію г. Шевырева. Г. Шевыревъ не знаетъ, какъ именно была написана эта фраза въ автографѣ Пушкина; но онъ «увѣренъ», что ее надлежитъ возстановить слѣдующимъ образомъ:

> Бранной забавы Любить не я.

Не подумайте, что у насъ вкралась опечатка. Нѣтъ, именно такъ; «Любитъ не я». «Этой поправки хвалитъ не я», и потому скорѣе «переходить мы» къ разбору «Героя Нашего Времени» и «Стихотвореній Лермонтова». Кстати прибавимъ: неудивительно, если критикъ, столь проницательно отгадывающій ошибки и столь върно понимающій условія грамматической правильности, находить, что языкъ Лермонтова неправиленъ и что этотъ поэтъ «вообще не умѣлъ совладѣть съ грамматическимъ смысломъ», хотя · каждому извѣстно, что рѣтительно ни одинъ изъ нашихъ поэтовъ до 1841 года включительно (когда была написана эта статья) не писалъ стиховъ такимъ безукоризненнымъ языкомъ, какъ Лермонтовъ; у самого Пушкина неправильныхъ и натянутыхъ оборотовъ болёе, нежели у Лермонтова. Лермонтовъ вообще не пользовался особенною благосклонностью со стороны г. Шевырева, утверждавmaro, что онъ только подавалъ хорошія надежды, но еще не оправдалъ ихъ. Мы не будемъ останавливаться на этомъ: насъ интересуеть не сущность мнѣній г. Шевырева, а ихъ развитіе. Итакъ что же говорить г. Шевыревъ, напримъръ, о характерахъ, изображенныхъ въ «Геров Нашего Времени»? Во первыхъ, онъ желаль бы, чтобъ Лермонтовъ сдёлалъ изъ княжны Мери и Бэлы одно лицо: тогда это была бы хорошая женщина или девица. «Если «бы можно было слить Бэлу и Мери въ одно лицо, вотъ былъ бы «идеаль женщины!» Впрочемь, характерь княжны Мери заимствованъ у какого-то русскаго пов'вствователя, -- у какого, мы не можемъ придумать. На всякій случай, вотъ подлинныя слова ученаго критика: «Въ княжнѣ Мери есть черты, взятыя съ другой княжны»-не отгадаеть ли кто этой загадки? Въра, характеръ которой очерченъ Лермонтовымъ съ такою нѣжною любовью,-«Ввра есть лицо непривлекательное ничёмъ». Въ характерв Печорина есть двѣ важныя ошибки: во первыхъ, такой человѣкъ не можеть любить природу. Ученому критику было легко рѣшить это, потому что ему неизвёстно, что люди, утомленные жизных скучающіе съ людьми, съ двойною силою привязываются къ при-

родѣ. Во вторыхъ, г. Шевыревъ «никакъ не думаетъ, чтобы прошедшее сильно действовало на Печорина», и потому неправдоподобно, чтобы онъ велъ дневникъ. Да вѣдь онъ скучаетъ: почему жь отъ скуки не вести ему дневника? Настоящее наводитъ на него тоску; будущее безотрадно: какже ему не возвращаться мыслью къ прошедшему? И въдь эгоизмъ силенъ въ Печоринъ; а чъмъ болёе развить эгоизиь въ человёкё, тёмь больше думаеть онь о своей личности и о всемъ, что до нея касается. Кажется, это очень просто; да притомъ и самъ Печоринъ объясняетъ это. Но главный недостатокъ въ характерѣ Печорина: «онъ не имѣетъ въ себѣ ни-«чего существеннаго относительно къ чисто русской жизны, кото-«рая изъ своего прошеднаго не могла извергнуть такого харак-«тера»; потому онъ «призракъ». Послѣ этого не нужно говорить. до какой степени понятенъ для г. Шевырева и до какой степени нравится ему «Герой Нашего Времени». Но интересно зам'ятить, чёмъ болёв всего занимается онъ въ своей стать вобъ этомъ романъ-никакъ не угадаете... защитою Москвы. Да гдъ же Лермонтовъ нападаетъ на Москву въ своемъ романѣ? Кажется, нигдѣ. Какъ нигдъ? Вы забыли, что княгиня Лиговская, которая любить поговорить, какъ и всѣ почти пожилыя женщины въ Россіи и во Франціи, въ Китав и въ Каффраріи, жила несколько лётъ въ Москвѣ: вѣдь это кровная, по мнѣнію г. Шевырева, обида Москвѣ. И на нѣсколькихъ страницахъ онъ доказываетъ, что напрасно Лермонтовъ взвелъ такую клевету на Москву. Вотъ это именно и значить, по выраженію Гоголя, «какъ разъ смекнуть, въ чемъ дѣло». Замѣтимъ также, что по поводу Кавказа опять является на сценѣ Италія. Еще любопытнѣе разборъ «Стихотвореній» Лермонтова. Знаете ли, какое отличительное свойство въ таланть Лермонтова? «Протеизмъ», безхарактерность, отсутствіе опредѣленной физіономіи. Помилуйте! можно было бы назвать стихотворенія Лермонтова монотонными, однообразными; но какже говорить, что они не имѣютъ одного оригинальнаго характера, рѣзко обозначавшагося на каждомъ-мало того, стихотворени-на каждомъ стихѣ? Скорѣе можно было назвать «протеемъ» кого угодно изъ нашихъ поэтовъ, только-воля ваша-никто, кромѣ г. Шевырева не могъ бы зам'втить у Лермонтова безхарактерности или протеизма. Но вы еще не знаете, что «въ галлереяхъ живописи отгадывають безь каталога, чья картина», а стихотворенія Лермонтова не носять на себѣ такихъ характерныхъ примѣтъ; г. Шевыревъ, не видъвъ подписи имени на пьесъ, отгадаетъ стихъ Жуковскаго, Батюшкова, Пушкина, кн. Вяземскаго, г. Ө. Глинки, а не можеть сказать этого о стихѣ Лермонтова. Публика, скажете вы, говоритъ, что именно стихъ Лермонтова угадать легче всего; но это она говорить только по незнанію важнаго обстоятельства: Лермонтовь былъ не болѣе, какъ подражатель Пушкина и Жуковскаго, и не только этихъ двухъ великихъ поэтовъ, но также г. Бенедиктова. «Когда вы внимательно прислушиваетесь къ звукамъ новой лиры, «вамъ слышатся поперемѣнно звуки то Жуковскаго, то Пушкина, «то Кирши Данилова, то Бенедиктова, иногда мелькають обороты «Баратынскаго, Дениса Давыдова». Удивительно тонкій слухъ, изумительно зоркій глазъ! Каждому извёстно, что нёкоторыя изъ наименье зрълыхъ стихотвореній Лермонтова по внышней формь --подражанія пьесамъ Пушкина, но только по формѣ, а не по мысли; потому что идея и въ нихъ чисто-лермонтовская, самобытная, выходящая изъ круга пушкинскихъ идей. Но въдь такихъ пьесь у Лерионтова немного: онъ очень скоро совершенно освободился отъ визшияго подчинения Пушкину и сделался оригинальнейшимъ изъ всёхъ бывшихъ у насъ до него поэтовъ, не исключая и Пушкина. Вѣдь это извѣстно каждому. Но дѣло не въ томъ, подражатель онъ, или самобытный поэтъ: интересно знать, какъ развиваетъ г. Шевыревъ свою мысль. Въ какихъ пьесахъ, напримъръ, видно вліяніе Жуковскаго? Вы, быть можетъ, ожидаете, что ученый критикъ укажеть на единственное изъ всёхъ стихотвореній Лермонтова, хотя самымъ отдаленнымъ образомъ напоминающее Жуковскаго, укажетъ на пьесу «Вѣтка Палестины», въ которой можно видѣть нѣкоторое сходство съ пьесою Жуковскаго:

> Онъ былъ весной своей Въ землѣ Обѣтованной...

хотя, собственно говоря, и «Вѣтка Палестины» подражаніе не Жуковскому, а Пушкину «(Цвѣтокъ засохшій, безуханный)». Нѣть, не то, вы недогадливы: Лермонтовъ подражалъ Жуковскому въ «Русалкѣ» (!); «Мцыри» тоже подражаніе Жуковскому (!); «Три Пальмы» тоже, хотя каждому извѣстно, что это чрезвычайно близкое подражаніе стихотворенію Пушкина, «И путникъ усталык на Бога ропталъ», откуда не только размѣръ, но едва ли не половина стиховъпочти цёликомъ заимствованы Лермонтовымъ. Нужды нётъ, пусть будутъ «Три Пальмы» подражаніемъ Жуковскому, у котораго нётъ ничего похожаго: вёдь заимствовалъ же у него Лермонтовъ «Мцыри». Но гдё же подражанія Бенедиктову? Ужели вы не знаете?—» «Молитва» (Я, Матерь Божія, нынё съ молитвою) и «Тучи» дотого отзываются звуками, оборотами, выраженіемъ лиры Бенедиктова, что могли бы быть перенесены въ собраніе его стихотвореній. — Читая эти стихи, кто не припомнить Полярную Зењзду и Незабеснную Бенедиктова?» Далёе уже не такъ интересно. «Бородино» подражаніе Денису Давыдову (!); «Не вёрь, не вёрь себё мечтатель молодой!» и «Печально я гляжу на наше поколёнье»—подражаніе Баратынскому (!); «Демонъ»— подражаніе Марлинскому; «Казачья Колыбельная Пёсня» — подражаніе Вальтеру-Скотту. Мы отъ себя можемъ прибавить только, что стихи:

> Есть рѣчи, значенье Темно иль ничтожно...

должны быть подражаніемъ г. Шевыреву: только авторская скромность помѣшала ему это замѣтить. Но довольно о частностяхъ. Бросимъ вмѣстѣ съ г. Шевыревымъ еще разъ общій взглядъ на Лермонтова. Хороши ли грустныя стихотворенія Лермонтова? И какъ вы думаете, былъ ли грустный тонъ этихъ пьесъ (т. е. рѣшительно всѣхъ пьесъ, потому что пьесъ другаго тона нѣтъ у него) существенной чертой поэзіи Лермонтова? Нѣтъ, не былъ, по мнѣнію г. Шевырева: грустныя стихотворенія у Лермонтова «только мгновенные плоды какой-то мрачной хандры, посѣщающей повременамъ поэта», и не просто плохи они: они не заслуживали бы чести бытъ напечатанными—«лучше было бы таить ихъ про себя и не повѣрять взыскательному свѣту». Правда. Правда.

Но вёдь Лермонтовъ, хотя и писалъ очень плохо, все заслуживалъ нёкотораго сочувствія, по своей, правда, жалкой страсти къ стихоплетенію. Г. Шевыревъ совётуетъ Лермонтову писать не такъ, какъ онъ писалъ прежде; вотъ заключеніе его статьи:

«Поэты русской лиры! если вы сознаете въ себѣ высокое призваніе, прозрѣвайте же отъ Бога даннымъ вамъ предчувствіемъ въ великое будущее Россіи; передавайте намъ видѣнія ваши и созидайте міръ русской мечты изъ всего *того, что есть свѣтлаго и* прекраснаго въ небѣ и природѣ, святаго, великаго и *биагороднаго въ душѣ* человѣческой!»

Ну, теперь вздохнемъ свободнёе: исторія о нёкоемъ стихокропателѣ Лермонтовѣ, который напрасно печаталъ свои стихотворенія, кончилась. А тяжело намъ было присутствовать при его истязаніи, тяжело было видёть, какъ одно за другимъ обрывають чужія перья съ этой нарядившейся въ павлиньи перья вороны, то есть съ Лермонтова. Видимъ, что строгій критикъ справедливъ; но по челов'вчеству жаль, по челов'вчеству! Кончилась исторія!.. Какъ бы не такъ! По разсѣянности-проклятая разсѣянность!-мы едва не забыли чрезвычайно тонкаго зам'вчанія о характер'в таланта Лермонтова. «Н'ять ли въ немъ-замѣчаеть ученый критикъ-признаковъ того, что Жанъ-Поль въ своей эстетикѣ такъ прекрасно назвалъ женственнымъ геніемъ?» Это предположеніе, впрочемъ, едва ли принадлежитъ самому г. Шевыреву. Такъ мы думаемъ, основываясь на словахъ Пигасова (въ повъсти г. Тургенева: «Рудинъ»): «Мужчина можетъ ошибаться. Но, знаете ли, какая разница между ошибкою нашего брата и ошибкою женщины? Не знаете? Вотъ какая: мужчина можетъ, напримъръ, сказать, что дваждыдва не четыре, а пять или три съ половиною, а женщина скажетъ, что дважды-два — стеариновая свѣчка». Поэтому мы думаемъ, что г. Шевыревъ заимствовалъ иногда свои критическія зам'ячанія изъ разговоровъ съ дамами.

Много другихъ замѣчательныхъ сужденій о г. Каменскомъ, г. Вельтманѣ, Кольцовѣ (пѣсни котораго далеко хуже русскихъ пѣсенъ Дельвига), Баратынскомъ (котораго губило отсутствіе мысли), г. Павловѣ (который выдвинулъ всѣ ящики въ бюро женскаго сердца и котораго г. Шевыревъ долго предпочиталъ Гоголю), Языковѣ, г. Хомяковѣ, г. Майковѣ и вообще почти о каждомъ изъ русскихъ писателей могли бы мы привести изъ критическихъ статей г. Шевырева; но если, какъ онъ самъ выразился,

Что въ морѣ купаться, что Данта читать,

то хотёть исчерпать все замёчательное въ критическихъ статьяхъ ученаго автора — все равно, что хотёть вычерпать море: трудъ рёшительно невозможный; потому мы не возьмемся за дёло, столь необозримо-великое.

Мы затруднялись и теперь затрудняемся высказать наше мнёніе о г. Шевыревё, какъ критикё, но не можемъ не сказать, что чтеніе его статей должно доставить высокое наслажденіе каждому, кто способенъ следить за смелыми полетами мысли глубокомысленнаго критика. Неожиданность выводовъ и замѣчаній превышаетъ въ нихъ самыя смёлыя надежды. Впечатлёніе, которое производять онѣ, когда перечитываешь ихъ подъ-рядъ, можно сравнить только съ тёмъ, какъ если бы смотрёть картины нёсколько расшатавшейся въ пружинахъ народной нашей панорамы, то есть такъ называемаго въ просторѣчіи «райка». Приложишь глазъ къ стеклу-видна широкая ръка, на берегу стоятъ пирамиды — «видъ итальянскаго города Неаполя», поясняетъ народный нашъ чичероне; повертывается ручка — являются Тюильри, Лувръ, вдали Notre-Dame de Paris-«Морская викторія при Гангуть, одержанная Петромъ Великимъ надъ шведами», поясняетъ народный чичероне; опять повертывается ручка — является храмъ св. Петра въ Римѣ — «вотъ это самая и есть Москва златоглавая», поясняеть чичероне, и т. д., и т. д. Вы недоумѣваете, но не можете оторваться отъ панорамы съ интересными поясненіями чичероне. А онъ стоитъ серьезно поглаживая бороду, и думаетъ: «погоди, еще не такія штуки покажемъ».

Мы сказали, что отказываемся выражать свое мизніе о томъ. ошибочны или справедливы мнёнія г. Шевырева, но видёли, что ученый авторъ не долженъ быть причисляемъ къ славянофиламъ. Теперь, познакомивъ читателя съ нёкоторыми фактами его ученокритической деятельности, мы полагаемъ деломъ, не подлежащимъ спору, что г. Шевыревъ долженъ быть считаетъ, какъ мыслитель въ высочайшей степени своеобразный, главою особенной школы въ нашей литературь. Важньйшими изъ второстепенныхъ писателей этой школы надобно считать г. М. Дмитріева, г. А. Стурдзу, г. Н. Иванчина-Писарева, г. А. Студитскаго. Первыхъ трехъ читатели, безъ сомнѣнія, знаютъ; но необходимо имъ познакомиться съ г. А. Студитскимъ, котораго они, вѣроятно, не знаютъ и который быль деятельнейшимъ сподвижникомъ г. Шевырева въ старомъ «Москвитянинѣ». Его осужденія также отличались диктаторскимъ тономъ; онъ, подобно г. Шевыреву, обо всемъ мыслилъ совершенно своеобразно и, о какомъ бы предметѣ ни заговорилъ, ни въ чемъ не раздѣлялъ мнѣній суемудрствующаго Запада. Онъ показаль ничтожность санскритскаго языка, опровергь Боппа и Гримма, не говоря уже о встхъ нашихъ филологахъ отъ г. Востокова до г. Буслаева, и положилъ новыя основанія филологіи; онъ опровергь

138

Кеплера и Ньютона-уступкою съ его стороны должно считать, что онъ принималъ систему Коперника, и то, конечно, только въ уваженіе его славянскаго происхожденія-и положилъ новыя основанія астрономіи (понимайте все это буквально, безъ малѣйшаго преувеличенія); онъ опровергь всёхъ философовъ отъ Канта до Гегеля и положилъ новыя основанія психологіи, метафизики и проч.; опровергь Либиха, Кювье, Гумбольдта и Араго и положилъ новыя основанія физіологіи, геологіи, метеорологіи, химін, --- двиствительно, положиль, потому что это быль умь по преимуществу творческій, неограничивавшійся критикою, но занимавшійся и возсозданіемъ разрушеннаго. Девизъ его былъ, подобно девизу г. Шевырева, «Destruam et aedificabo»-«раззорю и созижду». Для убъжденія читателей въ томъ, что мы ничего не преувеличиваемъ, приводимъ въ выноскѣ небольшой отрывокъ изъ его критики на гипотезу Гумбольдта объ аэролитахъ \*). Какая смѣлость, оригинальность и твердость мысли! Все это мы говоримъ, желая показать, что у г. Щевырева были достойные сподвижники и что его надобно считать главою совершенно особенной школы, которая принадлежала исключительно Москвѣ, но мнѣнія которой имвли большое родство съ ученіями петербургскаго журнала «Маякъ».

Послѣ всѣхъ фактовъ, приведенныхъ выше, естественно родиться недоумѣнію: какимъ же образомъ г. Шевыревъ, столь своеобразно мыслившій и о Лермонтовѣ, и о писателяхъ, бывшихъ

\_\_\_\_\_

- 1) Выли достаточныя причины для построенія такой гипотезы.
- 2) Было достаточное оправдание ся въ наблюденияхъ.
- 3) Не было возможности объяснить ее иначе и гораздо проще.

Нътъ никакого сомнънія, что неорганическая химія въ нашемъ столътів сдълала огромные успъхв; но чтобы она ръшила все, что ей должно ръшить, въ этомъ мы не повъримъ ни Дэви, ни Берцеліусу, ни Гумбольдту" и т. д.

("Москвитянинъ" 1846, № 3, стр. 206).

<sup>\*)</sup> Главная мысль Гумбольдта состоить въ томъ, что авролиты — обломки маныхъ небесныхъ тёлъ, блуждающихъ въ пространствё и случайно попадающихъ въ предёлы нашей атмосферы. Съ перваго ввгляда на эту мысль, видно, что она обязава своимъ происхожденіемъ ве ученому сознанію, а недостатку ученаго сознанія.—"Въ пространствё, гдё нётъ ничего, плаваютъ малыя тёла"—не правда ли, это очень замысловато?—"Эти тёла, заблудившись, попадаются въ предёлы земной атмосферы" — еще замысловатё. — "Самыя эти тёла не падаютъ, а падаютъ только ихъ обломки" — еще замысловатёе. — Вообще говоря, мы не находимъ, чтобы:

учениками Гоголя, — г. Шевыревъ, отвергавшій всякій грустный тонъ въ литературѣ, совѣтовавшій писателямъ заниматься исключительно возведеніемъ къ улыбающемуся идеалу свѣтлыхъ сторонъ жизни, — какимъ образомъ могъ онъ сочувствовать «Мертвымъ Душамъ»? Какимъ образомъ онъ могъ быть поклонникомъ Гоголя, и какъ онъ могъ понимать его, — онъ, столь глубоко понимавшій содержаніе и столь занимавшійся жизненными вопросами въ произведеніяхъ каждаго изъ нашихъ писателей? А вѣдь существуетъ у многихъ воспоминаніе, что г. Шевыревъ былъ поклонникомъ Гоголя и понималъ его. Изученіе статей его о Гоголѣ разрушитъ всѣ недоумѣнія.

Вотъ существенныя мѣста изъ его статьи о «Миргородѣ». Мы оставили въ сторонѣ только колонны, фронтисписы, архитравы, рѣзцы и картинныя галлереи, но не опустили ни одной фразы, относящейся къ дѣлу. Правда, отъ этого изъ довольно большой статьи вышло въ нашей выпискѣ менѣе одной страницы, но, повторяемъ, остальныя страницы разбора наполнены архитравами.

"Авторъ Вечеровъ Диканьки имбетъ отъ природы чудный даръ схватывать безсмыслицу въ жизни человѣческой и обращать ее въ неизъясняемую поэзію смѣха. Въ этомъ дарѣ его мы видимъ зародышъ истиннаго комическаго таланта. Но желательно бы было, чтобъ онъ обратилъ свой наблюдательный взоръ и мѣткую кисть на общество, насъ окружающее. До сихъ поръ, за этимъ сибхомъ онъ воднаъ насъ или въ Миргородъ, или въ давку жестяныхъ дѣлъ мастера Шиллера, или въ сумасшедшій домъ. Мы охотно за нимъ слёдовали всюду, потому что вездѣ и надъ всѣмъ пріятно посмѣяться. Но столица уже довольно смѣялась надъ провинціею и деревенщиной, хотя никто такъ не смѣшиль ими, какъ авторъ "Миргорода": высшій и образованный классъ общества всегда смѣется надъ низшимъ: потому и немудрено разсмътшить и жестяныхъ дѣлъ мастеромъ. Но какъ бы хотѣлось, чтобы авторъ, который, кажется, какимъ-то магнитомъ притягиваетъ къ себв все смѣшное, разсмѣшниъ насъ нами же самими, чтобы онъ открылъ эту безсмыслицу въ нашей собственной жизни, въ кругу такъ называемомъ образованномъ, въ нашей гостиной, среди модныхъ фраковъ и галстуховъ, подъ модными головными уборами. Вотъ что ожидаетъ его кисти! Какъ ни рисуйте намъ върно провинцію; все ова покажется каррикатурой, потому что она не въ нашихъ правахъ. Я увъренъ, что Иванъ Ивановичъ и Иванъ Никифоровичъ существовали. Такъ они живо написаны. Но общество наше не можеть повёрить въ ихъ существованіе. Для него это или прошлое столётіе, или смѣшная мечта автора. Конечно, авторъ началъ свой дебють въ комическомъ съ того, что ярче нарѣзалось въ его памяти -- съ своихъ малороссійскихъ преданій; но должно надіяться, что онъ соберетъ намъ впечативнія и съ той общественной жизни, въ которой

140

живеть теперь и разовьеть блистательно свой комическій таланть въ томъ высшемъ кругу, который есть средоточіе русской образованности".

("Московскій Наблюдатель", томъ I).

Кажется въ «Старосвътскихъ Помъщикахъ», въ «Тарасъ Бульбѣ», въ «Повѣсти о ссорѣ Ивана Ивановича съ Иваномъ Никифоровичемъ» есть нѣчто, кромѣ смѣшнаго и веселаго; кажется, что каждая изъ этихъ повёстей въ своемъ цёломъ производить впечатлёніе нимало не водевильное: «Тарасъ Бульба» — чисто трагическое, остальныя-глубоко-грустное. Ученый критикъ нимало не замѣтилъ этого. Гоголь въ «Миргородѣ»- беззаботный весельчакъ, который для столичныхъ свътскихъ людей рисуетъ преуморительныя каррикатуры провинціи, не имѣющей понятія о модныхъ галстухахъ. Очень удовлетворительное понятіе. Еще лучше мнѣніе, что лица, изображенныя Гоголемъ, едва ли существуютъ въ дъйствительности. Оно хорошо и темъ, что критикъ откровенно высказываетъ, что вовсе не знаетъ провинціальной жизни. Но всего лучше совѣтъперестать о провинціи и описывать высшее свътское общество: этоть совёть восхитителень. Воть, если бы Гоголь послушался нечего сказать, одолжилъ бы насъ, людей въ модныхъ галстухахъ! Съ тою же мѣткостью, которая помогла критику открыть у Лермонтова заимствованія изъ Марлинскаго и Бенедиктова, онъ замѣчаеть, что Гоголь-подражатель Тика и Гофмана:

"Нельзя не замѣтить, что въ новыхъ повѣстяхъ, которыя мы читаемъ въ "Арабескахъ", этотъ юморъ малороссійскій не устоялъ противъ западныхъ искуненій и покорился въ своихъ фантастическахъ созданіяхъ вліянію Гофмана и Тика. И мнѣ это досадно. Ужели ничто оригинально русское не можетъ устоять противъ нѣмецкаго? Можетъ быть, это есть вліяніе Петербурга на автора".

Да вёдь нужно было бы спросить, слыхивалъ ли Гоголь въ 1835 году о Гофманё и Тикё? о Гофманё...безъ сомнёнія, потому что въ «Невскомъ Проспектё» сапожникъ, помогавшій своему пріятелю Шиллеру въ совершеніи неучтиваго поступка надъ поручикомъ Пироговымъ, называется Гофманомъ; и писатель Гофманъ былъ тогда уже нёсколько извёстенъ русской публикё. Но какимъ бы образомъ Гоголь могъ подчиняться вліянію Тика, котораго едва ли хоть сколько нибудь зналъ? Считаемъ ненужнымъ замёчать, что съ Гофманомъ у Гоголя нётъ ни малёйшаго сходства: одинъ самъ придумываетъ, самостоятельно изобрётаетъ фантастическія похожденія изъ чисто нѣмецкой жизни, другой буквально пересказываеть малорусскія преданія («Вій») или общеизвѣстине анекдоты («Носъ»): какое же туть сходство? Ужь послѣ этого «Пѣсня о Калашниковѣ» не есть ли подражаніе «І'ёцу фонъ-Берлихенгену?» вѣдь у Гете тоже изображено владычество «кулачнаго права», Faustrecht; съ Тикомъ, этимъ празднымъ фантазеромъ, у Гоголя еще меньше сходства. Но довольно для г. Шевырева заглавія «фантастическая повѣсть»---и дѣло рѣшено, подражаніе открыто. Удивительно!

Замѣтимъ еще, что критикъ и у Гоголя, какъ у Пушкина, главною чертою встать произведеній нашель эскизность. Видите ли, слогь Гоголя нехорошъ, какъ и слѣдовало ожидать: «Виною этону, кажется, скоропись, которою увлекается пов'єствователь. Онъ слишкомъ эскизуетъ свои прекрасныя созданія. Даже самый «Тарасъ Бульба» отзывается скоростью эскиза».-- «Миргородъ», какъ мы видѣли, собраніе водевильныхъ повѣстей; но проницательный критикъ замѣтилъ въ немъ одинъ эпизодъ грустный --- только одинъ небольшой эпизодъ, — именно въ «Старосвётскихъ Помёщикахъ» теплое, страстное размышление о силь привычки (въ новомъ изданіи, стр. 35-36). Этотъ эпизодъ принадлежитъ къ числу самыхъ лучшихъ, самыхъ глубоко-прочувствованныхъ страницъ, когда либо написанныхъ Гоголемъ; г. Шевыревъ ужасно имъ недоволенъ н хочеть вычеркнуть его, какъ совътовалъ Лермонтову «скрывать отъ взыскательнаго свѣта» свои стихотворенія: «Миѣ не нравится тутъ (въ «Старосв. Помъщ.») одна только мысль, -- убійственная мысль о «привычкѣ, которая какъ будто разрушаетъ нравственное впечатлѣніе цѣлой картины. Я бы вымараль эти строки». Прекрасно! Разрушаеть впечатление целой картины». А въ этихъ строкахъ и высказанъ существенный мотивъ всего разсказа.

Отъ «Миргорода» перейдемъ прямо къ «Мертвымъ Душамъ», минуя «Ревизора»: миѣніе г. Шевырева объ этой комедіи увидимъ послѣ. Критическая статья о «Мертвыхъ Душахъ» помѣщена г. Шевыревымъ въ VII и VIII книжкахъ «Москвитянина» за 1842 годъ.

Въ разборѣ «Миргорода» г. Шевыревъ не дѣлаетъ ни малѣйшаго намека на то, что можно считать Гоголя великимъ писателемъ; онъ кажется ему не болѣе какъ хорошимъ беллетристомъ шутливаго характера. Мы видѣли, что за «Миргородъ» и «Арабески», нѣкоторый другой критикъ уже назвалъ Гоголя главою русскихъ пясателей, преемникомъ Пушкина. Г. Шевыревъ не только не видить, но и не предчувствуеть этого: для него многіе изъ тогдашнихъ, нынѣ полузабытыхъ, беллетристовъ продолжаютъ стоять выше Гоголя. Въ «Тарасѣ Бульбѣ», «Невскомъ Проспектв», «Ссорѣ Ивана Иванонича съ Иваномъ Никифоровичемъ», какъ мы видѣли, г. Шевыревъ находилъ еще только «зародышъ таланта». Возвысился ли Гоголь въ глазахъ его изданіемъ «Ревизора», увидимъ послѣ; но еще въ «Москвитянинѣ» 1841 года мы могли бы найти доказательства, что г. Шевыревъ продолжалъ ставить Гоголя ниже нѣкоторыхъ изъ второстепенныхъ тогдашнихъ писателей. Но «Мертвыя Души» онъ уже разбираеть какъ высоко-художественное произведеніе; о значеніи Гоголя въ русской литературѣ онъ говорить, правда, очень уклончиво, о значение его для развитія общества, о смыслѣ «Мертвыхъ Душъ» не говоритъ ровно ничего, но все-таки осмеливается отчасти обнаруживать, что ставить Гоголя очень высоко, хотя не дерзаеть решительно поставить на ряду съ Жуковскимъ или Пушкинымъ и вообще смотритъ на него еще свысока, не оставляя его благими поученіями. Все-таки похвально ужь и то, что онъ считаетъ «Мертвыя Души» высокимъ художественнымъ произведеніемъ. Разборъ написанъ съ точки зрѣнія исключительно художественной. Мысль, руководящая критикомъ, та, что въ художественномъ произведения все развитие плана и всѣ подробности необходимо вытекають изъ общей идеи созданія. Правда, какъ ни высоки художественныя достоинства «Мертвыхъ Душъ», но видёть въ Гоголѣ только художественныя достоинства значитъ вовсе не понимать Гоголя; но не будемъ подражать «взыскательному свѣту», будемъ рады и тому, что хотя художественная сторона, если не содержание «Мертвыхъ Душъ», кажется ученому критику достойною похвалы. И прежде всего намъ очень пріятно замѣтить слѣдующее справедливое объяснение закона прогрессивности, по которому расположены различныя главы «Мертвыхъ Душъ»:

«Взгляните на разстановку характеровъ: даромъ ли они выведены въ такой перспективѣ? Сначала вы смѣетесь надъ Маниловымъ, смѣетесь надъ Коробочкою, вѣсколько серьезнѣе взглянете на Ноздрева и Собакевича, но увидѣвъ Плюшкина, вы уже вовсе задумаетесь: вамъ будетъ грустно при видѣ втой развалины человѣка.

«А герой поэмы? Много смёшить онь вась, отважно двигая впередь свой странный замысель и заводя всю эту кутерьму между помёщиками и въ городѣ: но когда вы прочли всю исторію его жизни и воспитанія, когда поэть разоблачилъ передъ вами всю внутренность человѣка, не правда ли, что вы глубоко задумались?

«Наконець представимъ себѣ весь городъ N. Здѣсь, кажется, ужь донельзя разънгрался комическій юморъ поэта, какъ будто къ концу тома сосредоточнвъ всѣ свои силы... Но и тутъ даже, гдѣ смѣшное достигно своихъ крайнихъ предѣловъ, гдѣ авторъ, увлеченный своимъ юморомъ, отрѣшилъ мѣстами фантазію отъ существенной жизни и нарушелъ тѣмъ ея характеръ, —и здѣсь смѣхъ при концѣ смѣняется задумчивостью, когда, среди этой праздной суматохи, внезапно умираетъ прокуроръ и всю тревогу заключаютъ похороны. Невольно припоминаются слова автора о томъ, какъ въ жизни веселое мигомъ обращается въ печальное».

Чтобы выставить на первый иланъ все хорошее въ статъѣ г. Шевырева о «Мертвыхъ Душахъ», приведемъ здѣсь и замѣчанія его о томъ, что въ двухъ или трехъ мѣстахъ авторъ едва ли не нарушаетъ строгой объективности своихъ лицъ, заставляя ихъ говорить вещи, которыя удобнѣе могъ бы сказать прямо отъ себя:

«Комический демонъ шутки иногда увлекаетъ до того фантазию поэта, что характеры иногда выходять изъ границъ своей истины; правда, что это бываеть очень редко. Такъ, напримеръ, неестественно намъ кажется, чтобы Собакевичъ, человѣкъ положительный и солидный, сталъ выхваливать свои мертвыя души и пустился въ такую фантазію. Даже самое краснортчіе, этоть даръ слова, который онъ внезапно по какому-то особенному наитію обнаружилъ въ своемъ панегирикѣ каретнику Михееву, плотнику Пробкѣ и другимъ мертвымъ душамъ, кажутся противны его обыкновенному слову, которое кратко и все рубить топоромъ, какъ его самого обрубила природа. Авторъ самъ это чувствоваль и оговорнися словами: "откуда взялись рысь и дарь слова въ Собакевичѣ».-То же самое можно замѣтить о Чичиковѣ: прекрасны его думы о мертвыхъ душахъ, имъ купленныхъ, но напрасно приписаны онѣ самому Чичикову, которому, какъ человѣку положительному, едва ли могли бы прійти въ голову такія чудныя поэтическія были о Степань Пробкь, о Максимь Телятниковѣ - сапожниковѣ, и особенно о грамотеѣ Поповѣ безпашпортномъ, да объ Өыровѣ Абакумѣ, гуляющемъ съ бурлаками. Мы не понимаемъ, почему всё эти размышленія поэть не предложиль оть себя. Неестественно также намъ показалось, чтобы Чичиковъ ужь до того напился пьянъ, что Селифану вельль сдёлать всёмъ мертвымъ душамъ поголовную перекличку. Чичиковъ человѣкъ солидный и едва ли напьется до того, чтобы впасть въ подобное мечтаніе».

Быть можеть, этимъ не нарушается объективность характера ни Чичикова, который любилъ пофантазировать въ чувствительномъ родѣ, какъ всѣ положительные и плутоватые люди, и который, дѣй-ствительно, во многихъ местахъ поэмы фантазируеть (напримёръ, при встрвчв на дорогв съ губернаторскою дочкою), ни Собакевича, который не любитъ говорить попусту, а для своихъ выгодъ не поскупится на слова --- удивительно, въ самомъ делъ, какъ самые холодные, дубовые люди оживляются и делаются красноречивы при продажв и покупкв, --- однако же, справедливо или несправедливо зам'ячание г. Шевырева объ этихъ случаяхъ, все-таки оно не заключаеть въ себѣ ничего нелѣнаго, скорѣе даже можеть быть названо остроумнымъ; но, къ сожалению; только и можетъ быть найдено хорошаго въ его статьяхъ. Вообще говоря, критикъ слишкомъ далеко заходитъ, желая рѣшительно о каждой мелочи доказать, что она решительно необходима именно на томъ самомъ меств, гдв помещена Гоголемъ: онъ совершенно упускаетъ изъ виду, что, выражаясь ученымъ образомъ: «необходимость облекается въ искусствѣ формою случайности», то есть, напримѣръ, Чичиковъ могъ бы встрётить на дороге къ Манилову не одного, а двухъ или трехъ мужиковъ, деревня Манилова могла бы лежать налѣво, а не направо отъ большой дороги, Собакевичъ могъ бы назвать единственнымъ порядочнымъ человѣкомъ въ городѣ не прокурора, а предсъдателя гражданской палаты или вице-губернатора, и такъ даиве, и художественное достониство «Мертвыхъ Душъ» нимало не потеряло бы и не выиграло бы отъ этого. А г. Шевыреву кажетсячто все это рѣшительно такъ же существенно неизмѣняемо, такъ же вытекаеть изъ идеи «Мертвыхъ Душъ», какъ, напримъръ, характеръ Чичикова или общая физіономія губерискаго города N, гдѣ происходить действіе поэмы. Ограничимся однимъ примеромъ: излагая главу о Коробочкѣ, критикъ говоритъ:

"Вся птица, какъ замѣтно, ужь такъ пріучена заботливою хозяйкою, составляеть съ нею какъ будто одно семейство и близко подходить къ окнамъ ея дома: вотъ отчего у Коробочки только могла произойти не совсёмъ учтивая встрѣча между индѣйскимъ пѣтухомъ и Чичиковымъ... Вы замѣтили, что мужики Коробочки отличаются отъ другихъ помѣщичьихъ мужиковъ все какимито необыкновенными прозвищами: знаете ли, почему это? Коробочка себѣ на умѣ: ужь у ней что ея, то крѣпко ея, и мужики такъ же помѣчены особыми именами, какъ птица помѣчается у аккуратныхъ хозяевъ, чтобы не сбѣжала. Вотъ почему такъ трудно было Чичикову уладить съ нею дѣло: она хоть и любить продать и продаетъ всякій продуктъ хозяйственный, но зато и на мертвыя души смотрить такъ же, какъ на свиное сало, на пеньку или на мекъ, полагая, что и онѣ въ хозяйстве могутъ спонадобитъса".

Ужели Коробочка не продаетъ мертвыхъ душъ по разсчетливости? напротивъ, просто по глупости: тупоумная старуха никакъ не можетъ понять предложеній Чичикова. И почему у нея именно крестьяне имѣютъ длинныя прозвища? Почему не имѣютъ этихъ прозвищъ крестьяне Собакевича, который занимается хозяйствомъ лучше Коробочки? Просто, Гоголю нужно было дать чьимъ нибудь крестьянамъ длинныя прозвища, какія встрічаются въ иныхъ околоткахъ; а чьихъ именно крестьянъ окрестить длинными именами, было рѣшительно все равно. И почему индюкъ могъ закудахтать только подъ окномъ у Коробочки, а не у Собакевича или Ноздрева, или не подъ окномъ городской гостинницы? Критикъ думаеть, что только Коробочка, кормившая итицу изъ своихъ рукъ. могла пріучить птицу бродить подъ окнами; но вѣдь домовитыя хозяйки бросають кормъ птицы не сидя подъ окномъ, а съ крыльца. Изъ окна, чувствительно и романически, могли скорѣе кормить птицу Маниловы. Сору и крошекъ изъ оконъ выбрасывалось въ гостинницѣ больше, нежели у Коробочки, и птица чаще нежели гав нибудь бродила подъ окнами гостинницы. Однимъ словомъ, той необходимости, которую видить критикъ, нётъ въ незначительныхъ мелочахъ «Мертвыхъ Душъ», какъ и вообще не бываетъ въ художественныхъ произведеніяхъ. Объ этомъ подробно и основательно говорится, напримёръ, въ эстетике Гегеля (чтобы и намъ блеснуть ученостью). Но критикъ механически, а не по внушенію собственнаго вкуса, развивая заимствованную и не вполнѣ понятую мысль о необходимости выводить подробности художественнаго произведенія изъ его идеи, подробно излагаетъ все содержаніе «Мертвыхъ Душъ». при каждой фрази безъ всякаго разбора повторяя «такъ! иначе и не могло быть!» Это изложение занимаетъ большую половину его критики. Частью держится онъ въ немъ словъ самого Гоголя и туть, конечно, рисуеть характеры и событія безъ особенныхъ промаховъ; но иногда дополняетъ слова автора собственными соображеніями, и туть-то надобно подивиться своеобразности его взгляда! Приведемъ одинъ примѣръ-понятіе критика о главномъ двиствующемъ лиць, Чичиковь:

"ИЗЪ ВСЪХЪ Пріобрътателей, Чичиковъ отличился необыкновеннымъ поэтическимъ даромъ въ вымыслъ средства къ пріобрътенію. Не правда ли, что въ этомъ замыслъ (покупать мертвыя души) есть какая то геніальная бой кость, какая-то удаль плутовства, фантазія и иронія, соединенныя вийсті. Чичиковь въ самомъ ділі, герой между мошенниками, поэтъ своего діла: посмотрите, затівая свой подвигъ, какою мыслью онъ увлекается: "А главное то хорошо, что предметъ-то покажется всімъ невізроятнымъ—никто не повізрить". Онъ веселится своему необычайному изобрітенію, радуется будущему изумленію міра, который до него не могъ выдумать такого діла, и почти не заботится о послідствіяхъ, въ порыві своей предпріимчивости. Самопожертвованіе мощенничества доведено въ немъ до крайней степени: онъ закаленъ въ него жакъ Ахиллъ въ свое безсмертіе".

Изумительно! Да вёдь, кажется, ясно, что Чичиковъ восхищается необыкновенностью задуманнаго плутовства потому, что легко будетъ его исполнить; никто не догадается, не повёритъ. Онъ восхишенъ тёмъ, что впередъ увёренъ въ удачё. Чичиковъ— Ахиллъ самопожертвованія! изумительно!

Но, конечно, не изумить читателей, что въ разборѣ «Мертвыхъ Душъ» Италія не сходить со сцены. Говорить ли критикь о Плюшкинь, онь объясняеть: «Плюшкинь такъ живо видится намъ, какъ будто бы мы его припоминаемъ на картинъ Альберта Дюрера въ галлерев Доріа»; описываеть ди Гоголь свроватыми красками русскую дорогу-это оттого, видите ли, что «пышная Италія дивами своего искусства и природы затмила все, что и могло бы на однообразной дорогѣ русской сказаться сердцу поэта»; случится ли Гоголю поэтически очерчивать различие русскаго языка отъ нёмецкаго, англійскаго, французскаго, —опять-таки «зам'вчательно что поэтъ въ числѣ языковъ не отмѣтилъ рѣзкимъ карандашомъ своимъ итальянскаго слова, хотя, конечно, имѣлъ всѣ данныя передъ собою, чтобы судить о немъ: это не потому ли, что русскій народъ ВЪ МЪТКОСТИ И ЖИВУЧЕСТИ СЛОВА СХОДИТСЯ СЪ ХУДОЖНИКОМЪ-ИТАЛЬЯНцемъ, такъ какъ и во многомъ другомъ, несмотря на то, что жаръ и морозъ раздѣлили оба народа?»

Вы скажете: да какимъ же образомъ и зачёмъ туть Италія? а я скажу: да развё можно объяснить, почему приноминаешь то или другое? Иногда это бываетъ и совершенно безъ причины. Напримёръ, осудите ли вы меня, если мнё совершенно не кстати припоминаются слова Гоголя о начальникѣ Чичикова: «Начальникъ былъ такого рода человёкъ, котораго хотя и водили за носъ (впрочемъ, безъ его вёдома), но зато уже, если въ голову ему западала какая нибудь мысль, то она была тамъ все равно, что желёзный гвоздь: ничёмъ нельзя было ее оттуда вытеребить». («Мертвыя Души», З изд., стр. 445). Осудите ли вы меня, если мнѣ вздумается даже замѣнить тутъ слова: «котораго водили за носъ», словами: «который подъ носомъ у себя ничего не видѣлъ?» вѣдь это моя фантазія, а въ фантазіяхъ всякій воленъ.

Все это, какъ мы сказали, не покажется читателю удивительно; но удивительно покажется то, что на «Мертвыхъ Душахъ», по мнѣнію критика, ярко отразились итальянскія краски, что талантъ Гоголя воспитанъ не русскою жизнью, а итальянскою природою и картинами Рафаеля, не бесёдою съ русскими людьми, а обращеніемъ съ итальянскими живописцами. Читайте и убёждайтесь:

"Только близорукій не замѣтитъ, что небо Италія, прозрачный ся воздухъ, ясность каждаго оттенка и каждаго очерка въ предмете, картинныя галлерен, мастерскія художниковъ и частое обращеніе съ ними, наконецъ поэзія Италін воспитали въ Тоголѣ фантазію тою стороною, которою обращена она ко всему внёшнему міру, и дали ей такое живописное направленіе, такую полноту к оконченность.-Говоря объ этомъ, нельзя не обратить вниманія на симпатію Гогодя въ Италіи, на душевное влеченіе его къ странѣ изящнаго. Откуда объяснить это? Изъ того только, что истинный художникъ, что искусство - его призвание. Если такъ, то какая же другая сфера могла удовлетворить ему кромѣ Италін, и въ самой Италін какой городъ могъ онъ избрать, если не Римъ, гдѣ минувшее величіе, природа и искусство сочетались въ одно и образовали для всякаго современнаго художника чудный пріють, волшебвое окруженіе?--Яркій отпечатовъ природы, живописи, поэзіи изящнаго полудня Европы лежить на колорыть "Мертвыхъ Душъ" и на всемъ, что составляеть внешнюю сторону изображаемаго въ нихъ міра. Содержаніе, разумѣется, дано Россіею, и поэть всегда ему вёренъ; но ясновидёніе и сила фантазіи, съ какими возсоздаеть онь далекій мірь отчизны, воспитаны въ Гоголь итальянскимъ окруженіемъ. Въ одномъ мѣстѣ видно даже, что Италія невольно бросила нѣсколько жаркихъ красокъ на самое содержаніе картины, а именно въ описаніи сада. Плюшкина, гдъ зеленыя облака и трепетолистные куполы деревьевъ, лежащихъ на небесномъ горизонтв, напоминаютъ зандшафты юга.-Говоря объ этой полуденной стихи въ поэмѣ Гоголѣ, какъ забыть чудныя сравнения, встрвчающіяся нерьдко въ "Мертвыхъ Душахъ"! Ихъ полную художественную красоту можеть постигнуть только тогь, вто изучаль сравненія Гоголя и итальянскихь эпиковъ, Аріоста и особенно Данта".

Тутъ слёдуетъ очень подробное поясненіе послёдней мысли, именно, что сравненія у Гоголя заимствованы изъ Гомера, Аріоста и Данта. Эта счастливая мысль критика была въ свое время по достоинству превознесена петербургскими журналами, потому оставляемъ ее безъ объясненій; да и вообще объясненія на статьи г. Шевырева писать гораздо труднѣе, нежели комментаріи на самого Ланта. Читаемъ далѣе:

"Все, къ чему ни прикасается волшебная кисть Гоголя, все живеть въ его яркомъ словѣ и каждый предметь сквозить изъ него и выдается своимъ видомъ и цвѣтомъ. И это свойство своей фантазіи русскій поэть могь возвести на такую степень искусства только тамъ, гдѣ творилъ Дантъ, гдѣ Аріость дружился съ Рафаэлемъ и въ его мастерской, созерцая безсмертную кисть, переносилъ живыя ея краски въ итальянское жаркое слово. Кто не понимаеть сочувствія Гоголя къ Италіи, тотъ не пойметь и всей красоты въ пластическомъ внѣшнемъ элементѣ его фантазіи. Мы объяснили внѣшнюю сторону ясновидящей фантазіи поэта, показали ея воспитаніе (т. е. въ Италіи) и отношеніи къ сторонѣ внутренней; перейдемъ теперь къ сей послѣдней. Подъ именемъ ея мы разумѣемъ ясное созерцаніе всего внутренняго человѣка въ различныхъ его видахъ. Въ этомъ отношеніи Гоголь является достойнызъ учеинкомъ поэзіи сѣвера, и особенно Шекспира и Вальтера Скотта".

Положимъ, что Гоголь былъ ученикъ Шекспира, хотя въ томъ смыслѣ, въ какомъ и Лермонтовъ, и г. Григоровичъ, и г. Гончаровъ, и г. Тургеневъ, и всѣ хорошіе писатели, настоящіе и будущіе, ученики этого великаго человѣка: вѣдь особеннаго вліянія Шекспира на Гоголя не замѣтно; положимъ, что онъ ученикъ и Вальтера Скотта, хотя онъ вовсе не былъ ученикомъ его; но что жь изъ того? Какъ что! развѣ вы не предчувствуете:

"Завлючниъ же: учители юга и сѣвера. Италія и Шекспиръ, положная печать свою на внѣшней и внутренней сторонѣ фантазіи поэта въ отношенія къ ясновидѣнію жизни. Такое сочетаніе двухъ элементовъ, замѣтное у насъ и въ другихъ поэтахъ, особенно же въ Пушкинѣ, обѣщаетъ въ будущемъ для русской фантазіи и для русскаго искусства развитіе многостороннее и совершенно полное. О, если бы мы могли совмѣстить въ себѣ внѣшній югъ съ внутреннимъ сѣверомъ, изящную пластику и форму перваго и глубокую идею втораго, мы доститли бы идеала въ искусствѣ. Пріятно мечтать о томъ и еще пріятнѣе видѣть, что наша мечта начала осуществляться".

А! Вотъ къ чему шло дѣло! т. е. вотъ къ чему: Дантъ писатель великій, но односторонній: у него мысль подавлена формою; Шекспиръ тоже великій писатель, но опять односторонній: у него мысль подавила форму. Иначе и быть не могло: вѣдь Западъ погрязаетъ въ односторонностяхъ. А вотъ у насъ такъ будутъ, а отчасти ужь и есть писатели получше вашихъ Шекспировъ. Соглашаемся, соглашаемся: вѣдь мы уже увидѣли себя внъ возможности возражать ученому критику. Но если «Мертвыя Души» выу-

шають вамъ столь высокое ожидание и отчасти уже оправдывають его, то, по крайней мёрё, хорошая ли вещь эти «Мертвыя Души»? Мы хотимъ слышать о нихъ отъ васъ не комплименты и художественныя фразы, --- нёть, намъ нужень прямой отвёть: правда или вздорная фантазія «Мертвыя Души», пустая выдумка празднаго воображенія или картина действительнаго быта? и, во всякомъ случаѣ, хороша ли основная идея этого созданія?-Увы! по мнѣнію г. Шевырева: «нѣтъ!» Онъ говорить, что общество, которое изображено въ «Мертвыхъ Лушахъ», не существуетъ, не можетъ существовать на самомъ дълъ: создавая городъ N (куда является Чичиковъ), «фантазія поэта разънгралась въ волю и почти отрѣши-«дась отъ существенной жизни» (№ VII, стр. 220). Эта фраза повторяется нѣсколько разъ. Но «городъ N придуманъ сообразно характеру героя», стало быть, и Чичиковъ лицо более фантастическое, нежели действительное. — А каковы характеры другихъ лицъ? И хотя фантастическимъ образомъ, но удовлетворительно ли изображена жизнь общества, которое состоить изъ этихъ лицъ? Нёть, нътъ! и характеры изображены неудовлетворительно, и жизнь также всюду у Гоголя односторонность:

"Великъ талантъ Гоголя въ созданіи характеровъ; но мы искренно выскажемъ и тотъ недостатокъ, который замѣчаемъ въ отношеніи къ полнотѣ ихъ изображенія или произведенія въ дѣйствіе. Комическій юморъ, подъ условіемъ коего поэтъ созерцаетъ всё эти лица, и комизмъ самаго событія, куда они замѣшаны, препятствуютъ тому, чтобы они предстали всѣми своими сторонами и раскрыли всю полноту жизни въ своихъ дѣйствіяхъ. Мы догадываемся, что кромѣ свойствъ, въ нихъ теперь видимыхъ. должны быть еще другія добрыя черты, которыя раскрылись бы при иныхъ обстоятельствахъ: такъ, напримѣръ, Маниловъ, при всей своей пустой мечтательности, долженъ быть весьма добрымъ человѣкомъ, милостивымъ и кроткимъ господиномъ съ. своими людьми и честнымъ въ житейскомъ отношеніи; Коробочка съ виду крохоборка, погружена въ одни матеріальные интересы своего хозяйства, но она непремѣнно будетъ набожна и милостива къ нищимъ и т. д.".

"То, что сказали мы о характерахъ, должно повторить и о возсозданию всей русской жизни въ поэмѣ Гоголя... И здѣсь будетъ та же самая оговорка со стороны нашей, что комическій юморъ автора мѣшаетъ иногда ему обхватывать жизнь во своей ея полнотѣ и широкомъ объемѣ. Это особенно ясно въ тѣхъ яркихъ замѣткахъ о русскомъ бытѣ и русскомъ человѣкѣ, которыми усѣяна поэма. По большей части мы видимъ въ нихъ одну отрицательную, смѣшную сторону, пол-обхвата, а не весь обхватъ русскаго міра".

Итакъ, характеры и жизнь у Гоголя односторонни, невърны,

150

фантастичны. Туть ужь не помогуть художественныя совершенства плана и подробностей: вёдь форма безъ содержанія ничтожна, форма съ фальшивымъ содержаніемъ фальшива; слёдовательно, всѣ похвалы ей также обращаются въ ничтожество и фальшь. Сравнимъ эту послёднюю, и единственную существенную выписку-потому что она одна касается сущности дела, всё предъидущія толкують еще объ архитравахъ и колоннахъ, о резцахъ и картинныхъ галлереяхъ-сравнимъ ее съ рецензіями Н. А. Полеваго: вѣдь она вся цёликомъ какъ будто взята изъ нихъ; но Полевой имёлъ твердость высказать свое мивніе и, такъ какъ содержаніе «Мертвыхъ Душъ» ему казалось неправдою, имълъ прямоту сказать, что «Мертвыя Души» — произведеніе фальшивое. Почему же г. Шевыревъ, въ сущности думая объ изображеніи характеровъ и жизни въ «Мертвыхъ Душахъ» тоже самое, что Н. А. Полевой, осыпаетъ, однако же, похвалами это произведение? Причинъ много; изъ нихъ первую объясняетъ самъ же г. Шевыревъ на первой же страницъ своей критики: видите ли, лишь только явились «Мертвыя Души», какъ тотчасъ же

"Изъ тѣсныхъ рядовъ толкучаго рынка литературы (мы знаемъ уже, что это прозвище дано было петербурискимъ журналамъ) выскочило наглое самохвальство въ видѣ крикливаго пигмея, съ мѣднымъ лбомъ и размашистою рукою (то есть выскочилъ рыцарь безъ имени, на щить котораю кривыми буквами написанъ былъ девизъ: "убъждение"); обрадовавшись случаю изъ-за похвалы Гоголю похвалить самого себя, оно, ставши передъ произведениемъ, цялитъ на немъ свою тощую фигуру, силится прикрыть его собою, и потомъ показать вамъ, и увѣрить васъ, что точно оно вамъ его показало, а безъ того вамъ бы его не увидѣть".

Воть это-то хвастливое невѣжество такъ громко кричало о высокомъ значеніи «Мертвыхъ душъ», что, подъ опасеніемъ прослыть отсталымъ человѣкомъ, нельзя было не служить эхомъ хвастливому писателю. Другая причина: Гоголь самъ не задолго передъ изданіемъ «Мертвыхъ Душъ» объяснилъ значеніе своихъ произведеній въ пьесѣ «Разъѣздъ»; третья причина: голосъ публики въ пользу Гоголя сталъ слишкомъ громокъ; четвертая причина—надежды на исправленіе Гоголя, поданныя нѣкоторыми мѣстами перваго тома «Мертвыхъ Душъ», гдѣ авторъ обѣщается представить добродѣтельнаго русскаго человѣка, добродѣтельную русскую дѣвищу, щередъ которыми плохи покажутся всѣ добродѣтельные люды всѣкъдругихъ странъ— «наглое невѣжество рыцаря безъ имени» предвидѣло въ этихъ обѣщаніяхъ сильную опасность для таланта Гоголя; а г. Шевыревъ получилъ надежду, что за легкомысленнымъ и пустымъ первымъ томомъ «Мертвыхъ Душъ» послѣдуютъ произведенія болѣе удовлетворительныя и серьезныя, и рѣшился ради этихъ слѣдующихъ благихъ дѣлъ похвалить и начало ихъ: во второй части Гоголь искупитъ односторонность перваго тома, докажетъ, что талантъ его неодностороненъ:

«Да не подумають читатели, чтобь мы признавали таланть Гоголя одностороннымь, способнымь созерпать только отрицательную половину человёческой и русской души. О, конечно, мы такь не думаемь. Если въ первомь томѣ его поэмы мы видимъ русскую жизнь и русскаго человёка по большей части отрицательною ихъ стороною, то отсюда никакъ не слёдуеть, чтобы фантазія Гоголя не могла вознестись до полнаго объема всёхъ сторонъ русской жизни. Онъ самъ обёщаеть намъ далёе представить «все несмѣтное богатство русскаго духа», и мы увѣрены заранѣе, что онъ славно сдержить свое слово. Къ тому же и въ этой части онъ чувствовалъ необходимость восполнить недостатокъ другой половины жизни, и потому въ частыхъ отступленіямъ, въ яркихъ замѣткахъ брошенныхъ эпизодически, далъ намъ предчувствовать и другую сторону русской жизни, которую современемъ раскроетъ во всей полнотѣ ея».

Ради этихъ немногихъ отступленій и преимущественно ради этого благаго об'ящанія, прощаются пустота и легкомысліе перваго тома.— Какъ, разв'я первый томъ «Мертвыхъ Душъ» не только одностороннее и фальшивое, но и пустое, легкомысленное произведеніе?— А вы думали, н'ятъ? Вотъ вамъ доказательство:

«Взгляните на вихорь: въ началѣ бури легко и низко проносится онъ сперва; взметаетъ пыль и всякую дрянь съ земли; перья, листья, лоскутки летятъ вверхъ и вьются, — и скоро весь воздухъ наполняется его своенравнымъ круженіемъ. Легокъ и незначителенъ кажется онъ сначала; но въ этомъ вихрѣ скрываются слезы природы и страшная буря. Таковъ точно и комическій юморъ Гоголя, Но вотъ налетѣли тучи. Сверкнула молнія. Громъ раскатился по небу. Дождъ хлынулъ потоками. Земля и небо смѣщались вмѣстѣ. Не такова ли будетъ вторая часть его поэмы, въ которой обѣщаетъ онъ вамъ меричесное теченіе, горивонтъ раздающійся и величавый громъ другихъ рѣчей?»

Кажется, ясно, что первая часть «Мертвыхъ Душъ», гдѣ нѣть «лирическаго теченія»—вихорь, который «легокъ и незначителенъ», который самъ по себѣ ничтоженъ и будетъ заслуживать нѣкотораго вниманія только тогда, когда «раздастся громъ другихъ рѣчей», иначе сказать, пустота прощается первой части «Мертвыхъ

152

Ĺ

Душъ» только съ условіемъ и только въ надеждѣ, что вторая часть не будеть нимало походить на первую.

«Прощается», сказали мы, первый томъ Гоголю, ради слёдующихъ... да, именно прощается, потому что онъ былъ дъйствительно преступленіемъ со стороны Гоголя. Вамъ угодно доказательство? Оно въ статът г. Шевырева, написанной по поводу «Переински съ Друзьями». Цёль этой статьи-опровергнуть упреки, со всёхъ сторонъ раздавшіеся противъ этой книги. Намъ нётъ нужды говорить, какъ г. Шевыревъ оправдываетъ Гоголя. Боле страннаго оправданія никто никогда не читываль: всѣ главнѣйшіе упреки повторяеть онъ отъ своего лица и думаетъ, что говоритъ похвалы Гоголю. А если вникнуть въ сущность статьи, то оказывается, что дѣло въ ней идетъ вовсе не о Гоголѣ, а собственно о самомъ г. Шевыревь. Не обращая никакого вниманія на истинный смысль словъ «Переписки», онъ старается только доказать ею справедливость различныхъ своихъ теорій, хотя и этого не достигаетъ, потому что, каковы бы ни были мибнія, запутавшія мысль Гоголя язь эпоху «Переписки съ Друзьями», но, во всякомъ случав, они существенно различны отъ митній г. Шевырева. Втдь очень сходныя слова имѣють различное значеніе, если произносятся по различнымъ побужденіямъ, если произносятся людьми различныхъ натуръ. «Я не доволенъ прежнею своею жизнью», говорить Фаусть. «И я не доволенъ прежнею твоею жизнью», говорить ему Вагнеръ. Согласитесь, что Фаустъ говорить вовсе не о томъ, о чемъ говорить Вагнеръ. Одинъ недоволенъ собою потому, что не столько пользы принесъ людямъ, сколько хотѣлъ бы; другой не доволенъ потому, что Фаусть думаль прежде о такомъ вздорѣ, какъ грубая жизнь глупаго — то есть, неученаго — народа. Но какое намъ дъло до Фауста и Вагнера? Мы хотъли сказать, что васъ интересуетъ не то, что говорилъ г. Шевыревъ о «Перепискѣ съ Друзьями», а тѣ откровенности насчеть его мніній о прежнихъ сочиненіяхъ Гоголя, на которыя даеть ему отвагу «Переписка съ Друзьями». Въ разборѣ «Мертвыхъ Душъ» правда засыпана комплиментами; въ статьѣ по поводу «Переписки» она высказана безъ обиняковъ. Тамъ г. Шевыревъ имѣлъ передъ глазами «наглое невѣжество», которому противорѣчить страшно, голосу котораго подчиняются иногда мизнія самыхъ ученыхъ людей; здёсь онъ былъ безопасенъ подъ щитомъ, на которомъ, -- кривыми или прямыми буквами -- не знаемъ, было написано: «вёдь самъ Гоголь осуждаетъ свои прежнія сочиненія». Посмотримъ же, какъ онъ говорилъ въ это счастливое для откровенности время. Выписка длинна, но очень интересна и должна имѣть для читателя ту прелесть, что она послѣдняя выписка наша изъ статей г. Шевырева. — Гоголь дурно дѣлалъ, что писалъ сочиненія, подобныя «Ревизору» и «Мертвымъ Душамъ», говоритъ г. Шевыревъ, и нельзя не считать ихъ важными проступками съ его стороны:

«Виновать ты художникъ. Будь уверень, что мы съумеемь оправдать тебя сами въ твоемъ комизив и въ твоемъ хохоть, на сколько ты достоинъ и заслуживаешь оправданія, на сколько ты самъ остаешься неволенъ въ своемъ смъхъ. и на сколько въ немъ виновна жизнь, тебя окружающая. Но сознайся въ томъ, что ты часто находилъ самоуслаждение въ этомъ хохотъ, черезъ миру заливался своимъ смѣхомъ, въ чемъ мы тебя и прежде попрекали, слишкомъ тешился своимъ даромъ смешить другихъ и забывалъ иногда о техъ глубокихъ слезахъ, которыя тяготёли у тебя на душё, и забвеніе которыхъ отнимало у твоего смѣха глубину и силу, и отзывался онъ тогда чѣмъ-то пустымъ и даже приторнымъ. Отчего же, чуя въ себѣ другую, высшую сторону русскаго человъка, не давалъ ты ей простора въ широкихъ предълахъ твоей фантазів? Отчего измѣнялъ другой, лучшей половинѣ своей мысли? Мы не обвенили бы тебя, если бы ты самъ не обвинилъ себя въ этомъ своими же словами, которыя невольно сорвались съ пера твоего, какъ бы въ собственное твое обличеніе: «мнѣ хотьлось попробовать, говоришь ты, что скажеть вообще русскій человѣкъ, если его попотчуеть его же собственною пошлостью». Въ искусствъ никогда не должно хотвться пробовать: искусство должно быть свободно отъ всякихъ преднамѣреній личности. Стало, ты не всегда смѣялся свободно н искренно, по призыву вдохновенія? И чёмъ же захотвлось тебѣ попотчивать русскаго человѣка? - его же пошлостью! Хорошо подчиванье, хорошо гостепріимство художника! Для того, чтобы лучше это выполнить, ты сталъ свою собственную дрянь, какъ говоришь, наваливать на героевъ своихъ. Для тебя хорошо, если ты такимъ способомъ очистилъ душу свою, но хорошо ли лля нскусства, которое черезъ твою дрянь могло впасть въ односторонность-особливо лишенное комическаго дара, принадлежащаго лицу твоему?»

«Но продолжать ли намъ свои обвиненія? Художникъ наказанъ двояко за злоупотребленіе своего дара въ одну сторону и за свои увлеченія. Если отъ высокаго до смѣшнаго одинъ шагъ, то, наоборотъ, отъ смѣшнаго до высокаго нѣтъ пути: между ними бездна. Когда вся пошлость дѣйствительной жизни поднята была хохотомъ въ міръ поэзіи, тогда хохотъ одолѣлъ все; и когда поэтъ захотѣлъ обратить глаза на другой міръ, на другую высокую сторону жизни, ему показалось страшно: онъ побоялся уже за своихъ исполиновъ, чтобы они не пали передъ Собакевичами и Ноздревыми. — и пепелъ втораго тома «Мертвыхъ Душъ, былъ первымъ ему же наказаніемъ. Другое наказаніе въ той школѣ, которую онъ произвелъ, самъ, конечно, не воображая, что она родится. и выведеть оть него свою родословную. Смёшно быть отцомъ дётей, которыхъ не знаешь и которыя навязываются къ тебё съ нёжнымъ наименованіемъ папеньки... Гоголь самъ испугался той школы, которую нехотя произвелъ, и въ этомъ испугѣ объявилъ прежнія созданія свои безполезными». («Москв.». 1848 г. № 1, Критика, стр. 26-29).

Вотъ, что правда, съ тёмъ нельзя не согласиться. Гоголь напрасно говорилъ, что подъ его смёхомъ скрываются горькія слезы: смёхъ его былъ безъ всякой глубины, отзывался чёмъ-то пустымъ н притворнымъ. Онъ виноватъ не только передъ русскою жизнью, но и передъ исскуствомъ, съ которымъ обращался эгоистически, наваливая на него свою дрянь. Зато онъ и наказанъ: ему никогда не создать высокихъ произведеній искуства: «отъ смёшнаго до высокаго нётъ пути».

Воть это мы называемъ прямотою, върностью своимъ убъжденіямъ, непреклонная чистота которыхъ только на время была возмущена восторгомъ неученой толпы и криками «наглаго невъжества», восторженными криками «рыцаря безъ имени».—«Переписка съ Друзьями» дала г. Шевыреву силу высказать то, что онъ давно ужь думалъ о Гоголъ; а свидътельство о томъ, какъ онъ думалъ о Гоголъ, сохранено въ «Отечественныхъ Запискахъ». Однажды «Москвитянинъ» намекнулъ о томъ, что «Московский Наблюдатель», въ которомъ г. Шевыревъ былъ главнымъ критикомъ и вообще главнымъ лицомъ, первый оцънилъ Гоголя, и что статья, оцънившая Гоголя, была написана г. Шевыревымъ. На это «Отечественны Записки отвъчали:

"Изъ журналовъ первый оцёнилъ Гоголя "Телескопъ" (въ статът "О рус ской повисти и повистяхъ і. Гоголя", какъ мы говорили въ началё нашихъ "Очерковъ"), а совсёмъ не тотъ, другой московскій журналъ, который отказался принять повёсть Гоголя "Носъ" по причинь ся пошлости и тривіальности, и не тотъ вменитый критикъ, который отказался писать о "Ревизорё", какъ опять о тривіальномъ и грязномъ произведеніи". ("Отечественныя Записки", томъ XXV, Смёсь, стр. 107).

Мы сдёлали обзоръ мнёній тёхъ журналовъ, которые не хотёли понимать Гоголя. Теперь переходимъ къ мнёніямъ людей, которые понимали и цёнили его.

Отрадно вспомнить, что первый оцёниль Гоголя, первый заковориль о немь печатно тоть самый человёкь, который до Гоголя. былъ величайшимъ изъ нашихъ писателей. Радушнымъ привѣтомъ встрѣтилъ, благословеніемъ своимъ напуствовалъ Пушкинъ двадцатилѣтняго одинокаго юношу, который сдѣлался преемникомъ его славы. И не только какъ писатель писателя встрѣтилъ и ободрилъ онъ его, и какъ человѣкъ для человѣка сдѣлалъ онъ для него все, что могъ. Радостно и тепло становится душѣ при подобныхъ воспоминаніяхъ.

Вотъ первая статья изъ всёхъ явившихся о Гоголё въ русскихъ періодическихъ изданіяхъ. Она прислана была Пушкинымъ въ «Литературныя Прибавленія къ Русскому Инвалиду», и напечатана въ этой газетё въ 79 нумерё 1831 года.

"Сейчасъ прочелъ "Вечера близь Диканьки". Они изумили меня. Воть настоящая веселость, искренняя, непринужденная, безъ жеманства, безъ чопорности. А мѣстами какая поэзія, какая чувствительность! Все это такъ необыкновенно въ нашей литературь, что я досель не образумился. Мнѣ сказывани, что когда издатель всшелъ въ типографію, гда печатались "Вечера", то наборщики начали прыскать и фыркать, зажимая ротъ рукою. Факторъ объяснилъ ихъ веселость, признавшись ему, что наборщики помирали со смѣху, набирая его книгу. Мольеръ и Фильдингъ, вѣроятно, были бы рады разсмѣшить своихъ наборщиковъ. Поздравляю публику съ истинно веселою книгою, а автору сердечно желаю дальнѣйшихъ успѣховъ".

"Ради Бога, возъмите его сторону, если журналисты, по своему обыкновенію, нападуть на неприличіе его выраженій, на дурной тонъ и проч. Пора, пора намъ осмѣять les prècieuses ridicules нашей словесности, людей, толкующихъ вѣчно о прекрасныхъ читательницахъ, которыхъ у нихъ не бывало, о высшемъ обществѣ, куда ихъ не просятъ, и все это слогомъ камердинера профессора Тредъяковскаго".

Какою задушевною радостью о новомъ необыкновенномъ талантѣ проникнута эта статья! И какъ въ ней много сказано, несмотря на ея краткость! И какъ върно и мѣтко все въ ней сказанное! Не укрылась отъ Пушкина и та грусть, которая послѣ стала существеннѣйшею чертою гоголевскихъ созданій, но которая такъ немногими замѣчается въ его первыхъ, еще такъ ярко озаренныхъ радостью жизни произведеніяхъ.

Другую статью о Гоголѣ, помѣщенную въ первой книжкѣ пушкинскаго «Современника», мы уже привели въ предъидущей нашей статьѣ.

По смерти Пушкина, друзья его продолжали быть и друзьями Гоголя, какъ человѣка, и почитателями его таланта. Изъ этихъ по-

156

дей, двое, князь Вяземскій и г. Плетневъ, были журналистами, и оба они очень вёрно понимали произведенія Гоголя. Все написанное ими о немъ принадлежитъ къ числу лучшаго, что только было написано о Гоголё.

Князь Вяземскій занимаеть нынё такое высокое положеніе, что мы отважнинсь бы на характеристику его критической дёятельности только въ такомъ случаё, еслибъ обязанность историка требовала обнаружить въ ней какія нибудь ошибки. Читатели поймутъ чувство, которое заставляеть насъ уклониться отъ полной характеристики критической дёятельности этого писателя и ограничиться замёчаніемъ, что онъ былъ достойный сподвижникъ Пушкина, достойный другъ Жуковскаго, Пушкина и Гоголя.

Потому мы просто безъ всякихъ эпитетовъ представимъ только краткое извлечение изъ статьи князя Вяземскаго о «Ревизорѣ». Она помѣщена въ пушкинскомъ «Современникѣ». Да и это мы дѣлаемъ только потому, что статья князя Вяземскаго слишкомъ важный фактъ въ истории распространения справедливыхъ суждений о Гоголѣ.

Разборъ этотъ начинается замѣчаніями о томъ, что въ нашей литературѣ рѣдки «событія», рѣдки книги заслуживающія вниманія, возбуждающія интересъ въ публикѣ—«Ревизоръ»—такое событіе; это первая русская комедія, какая появилась со времени «Горя отъ Ума». Блистательный успѣхъ его на сценѣ доказалъ то. Въ чтеніи комедія Гоголя доставляетъ едва ли не болѣе наслажденія, нежели даже на сценѣ, какъ и всегда бываетъ, когда пьеса написана съ умомъ и талантомъ, съ заботою не столько о сценическихъ эффектахъ, сколько объ истинномъ комизмѣ. Но какъ ни блистателенъ успѣхъ «Ревизора», эта комедія подверглась нѣкоторымъ оговоркамъ и осужденіямъ. Они могутъ быть раздѣлены на три разряда: замѣчанія литературныя, нравственныя и общественныя.

«Накоторые говорять, что «Ревизоръ» не комедія, а фарсъ. Дало не въ названія: можно написать геніальный фарсъ, и пошлую комедію. Къ тому же, въ «Ревизора» нать ни одной сцены въ рода «Скапиновыхъ обмановъ» «Доктора по Невола», «Пурсоньяка» или расиновыхъ Les Plaideurs; натъ нигда вымышленной каррикатуры, переодаваній. За исключеніемъ паденія Бобчинскаго, нать ни одной минуты, сбивающейся на фарсъ. Въ «Ревизора» есть каррикатурная природа, то дало другое. Въ природа не все изящно; но въ подражавни природа неизящной можетъ быть изящность въ художественномъотношения. Смотрите на картины Теньера, на корову Поля Потера \*) и спросите послб: какъ могло возвышенное искусство посвятить кисть свою на подобные предметы?... Говорять, что языкъ (комедія Гоголя) низокъ. Высокое и низкое высоко и низко по сравнению и отношению! низкое, когда оно на изстя, не назво, -оно въ пору и въ меру... Ваши требованія доказывають, что вы придерживаетось традицій классическаго вёка... Это въ глазахъ нашихъ не безділица, вопреки мизнію тіхъ, которые ставять ни во что аристократическія традиція гостиныхъ вѣка Людовика XIV или Екатерины II. Но именно по сей же самой терпимости, которую мы исповъдуемъ какъ законъ истинной образованности... мы въ искусстве любимъ просторъ. Мы полагаемъ, что где есть природа и истина, тамъ вездъ можетъ быть и изящное подражание оной. А тамъ уже дёло вкуса или правильнёе, вкусовъ, избирать любое для подражанія и въ подражаніяхъ. Между тёмъ, не излишнимъ будеть замётить, что Фонвизинъ читалъ своего «Бригадира» и своего «Недоросля» при просвѣщенномъ и великолъпномъ дворъ Екатерины II.---«Такъ; но въ этихъ комедіяхъ встрвчаются Добролюбовы, Стародумы, Милоны, а въ «Ревизорв» нетъ ни одного Добролюбова, хоть для примера». - Согласны, но вотъ маленькая оговорка: когда играли «Недоросля» при Императрицѣ, то немилосердно сокращали благородныя роли Стародума и Милона, потому что онѣ скучны и неумёстны; сохранялись же въ неотъемлемой цёлости низкія роли Скотинина, Простаковыхъ, Кутейкина. При однихъ добродътельныхъ лицахъ своихъ, Фонвизинъ остался бы незамёченнымъ писателемъ, не читалъ бы своихъ комедій Екатеринь Великой и не быль бы и по нынь типомъ русской комической оригинальности. Вывезли его къ безсмертію лица, которыя не выражають ни одного благороднаго чувства, ни одной свётлой мысли, ни одного въ человёческомъ отношение отраднаго слова. А не въ отсутстви ли всего этого обвиняете вы лица, представленныя г. Гоголемъ?»

«Другіе говорятъ... что коренная основа «Ревизора» неправдоподобна, что городничій не могъ такъ легковѣрно вдаваться въ обманъ, а долженъ былъ потребовать подорожную и проч. Конечно такъ, — но авторъ въ этомъ случаѣ помнилъ болѣе исихологическую пословицу, чѣмъ полицейскій порядовъ, и для комика, кажется, не ошибся. Онъ помнилъ, что у страха глаза селики. Къ тому же, и минуя пословицу, въ самой сущности дѣла нѣтъ ни малѣйшаго насилія правдоподобію. Извѣстно, что ревизоръ прівдетъ инкогнито, слѣдовательно, можетъ пріѣхать подъ чужимъ именемъ. Извѣстіе о пребываніи въ гостинницѣ неизвѣстнаго человѣка падаетъ на городничаго и сотоварищей его въ критическую минуту паническаго страха, по прочтеніи роковаго письма. Далѣе почему не думать городничему, что у Хлестакова двѣ подорожныя, два сида, изъ коихъ настоящій будетъ предъявленъ, когда нужно? Тутъ нѣть никакой натяжки, все натурально... Въ одной изъ нашихъ губерній былъ, дѣйствительно, случай, подобный описанному въ «Ревизорѣ»: по сходству фамилій, приняли одного молодаго пріѣзжаго за извѣстнаго государственнаго чинов-

<sup>\*)</sup> Критикъ говоритъ о знаменитой картинъ Поля Потера "Vache qui pisse", составляющей одно изъ драгоцъннъйшихъ украшеній Эрмитажа.

ника. Все городское начальство засуетниось и прійхало къ молодому человіку являться. Не знаемъ, случилось ли ему тогда нужда въ деньгахъ, какъ проигравшемуся Хлестакову, но віроятно нашлись бы заимодавцы. Все это въ порядкі вещей, не только въ порядкі комедів».

Нёкоторые критики, — предолжаеть защитникъ Гоголя, — не довольны простонародностью языка въ «Ревизорѣ», не понимая, что выведенныя лица не могутъ говорить другимъ языкомъ. Они находять у Гоголя слова, по ихъ мнѣнію, неупотребительныя въ высшемъ обществѣ. Это показываетъ только, что подобные «жеманные словоловы» стараются показаться людьми хорошаго тона, котораго не знаютъ: хорошій тонъ состоитъ въ непринужденности, натуральности, и лучшее общество доказываетъ, что вовсе не оскорбияется естественностью языка въ «Ревизорѣ»: «лучшее общество сидить въ ложахъ и креслахъ, когда его играютъ; брошюрка «Ревизора» лежитъ на модныхъ столикахъ работы Гамбса».

"Говорять, что "Ревизоръ"-комедія безнравственная, потому что въ ней выведены одни пороки и глупости людскія, что уму и сердцу не на комъ отдохнуть отъ негодованія и отвращенія; нётъ свётлой стороны человёчества для примиренія зрителей съ человѣчествомъ, для назиданія ихъ... Мы признаемъ безнравственнымъ сочиненіемъ только то, которое вводитъ въ соблазнъ и въ искушение. Безпристрастное изложение самаго соблазна не можетъ быть безнравственно. Авторъ, слёдуя въ этомъ случав Провидению, допускаетъ здо, предоставляя волё и совёсти читателя и зрителя пользоваться представленнымъ урокомъ по своимъ чувствамъ и правиламъ. Не должно забывать, что есть литература взрослыхъ людей и литература малолётнихъ: конечно, между людьми взрослыми бывають и такіе, которые любять до старости быть подъ указкою учителя; говорите имъ внятно: вотъ это дѣлайте! а того не дѣлайте, за это скажутъ вамъ: "пай, дитя", погладятъ по головкћ и дадутъ сахарцу! за другое: "фи, дитя", выдеруть за ухо и поставять въ уголь. Но какъ же требовать, чтобы каждый художникъ посвятниъ себя на должность школьнаго учителя или дядьки? На что вамъ честные люди въ комедіи, если они не входили въ планъ комическаго писателя? Живописецъ представилъ вамъ сцену разбойниковъ; вамъ этого недовольно: для нравственной симметріи, вы требуете, чтобы на первомъ же планѣ былъ изображенъ человѣкъ, который отдаетъ полный кошелекъ свой нищему, иначе зрѣлище слишкомъ прискорбно и тяжело двяствуеть на нервы ваши. Вы и въ театрь не можете просидъть двухъ часовъ безъ того, чтобы не явился вамъ хотя одинъ честный человѣкъ, одинъ герой добродѣтели, --- именно герой: ибо въ представленіи просто добраго человъка не было бы никакой цъли: нътъ нужна сопротивная сила для отпора и сокрушенія порочныхъ, — однимъ словомъ "барыня требуеть весь туалеть!" Да помилуйте! въ жизни и въ свётё не два часа просидить иногда безъ благороднаго, утёшительнаго сочувствія. Кто изъ зрителей "Ревизора" пожелаль бы быть Хлестаковымъ, Земляникою или даже и невинными Петрами Ивановичами Добчинскимъ и Бобчинскимъ? Вёрно, никто! Слёдовательно, въ дѣйствіи, производимомъ комедіею, нётъ ничего безиравственнаго, — можетъ быть впечатлёвіе непріятное, какъ во всякой сатирё, изображающей недуги обществаэто дёло другое. Но это непріятное дѣйствіе умёрено смёхомъ. Слёдовательно, условія искусства выдержаны, комикъ правъ.

"Сущность общественныхъ замѣчаній сбивается во многомъ на вышеприведенныя замѣчанія. Говорятъ, что эта комедія поклепъ на русское общество, перебираютъ въ Зябловскомъ и Арсеньевѣ всѣ уѣзды великороссійскихъ, малороссійскихъ, западныхъ и восточныхъ губерній и заключаютъ, что такого города нѣтъ и въ государствѣ. Да есть ли на бѣломъ свѣтѣ люди, похожіе на тѣхъ, которые выведены въ комедіи? Безспорно, есть! Довольно этого".

И возможно ли упрекать Гоголя въ томъ, что онъ употребляетъ слишкомъ черныя краски? Въ «Ябедѣ» Капниста злоупотребленія изображаются гораздо безпощаднѣйшимъ языкомъ.

"Всѣ возможныя сатурналів в вакханалів Оемиды, во всей наготѣ, во всемъ безчинствѣ своемъ раскрываются тутъ на сценѣ гласно в торжественно. Гражданская палата засѣдаетъ, слушаетъ в судитъ дѣла въ той же комнатѣ, гдѣ за нѣсколько часовъ передъ тѣмъ бушевала оргія; вчерашнія бутылки валяются подъ присутственнымъ столомъ, прикрытымъ краснымъ сукномъ, которое, по мнѣнію повытчика,

> множество привыкло прикрывать И не такихъ грѣховъ!

"Деньги туть даются не въ займы, а въ явный подкупъ. Предсёдатель гражданской палаты, члены, прокуроръ поють хоромъ:

> Бери, — большой туть нёть науки, – Бери, что только можно взять! На что жь привёшены намъ руки, Какъ не на то, чтобъ брать, брать, брать?"

Конечно, (продолжаетъ критикъ) и тогда находились многіе, называвшіе комедію Капниста клеветою на общество, какъ нынѣ говорять то же о комедіи Гоголя. Но благородныя чувства цоэта были оцѣнены Императоромъ Павломъ Петровичемъ, который разрѣшилъ посвятить пьесу Капниста своему имени. Разборъ заключается прекрасными словами:

"Конечно, чувство патріотической щекотливости благородно: народное достоинство есть святыня, оскорбляющаяся малёйшимъ прикосновеніемъ. Но при этихъ чувствахъ не должно быть одностороннимъ въ понятіяхъ своихъ. При излишней щекотливости вы стёсняете талантъ и искусство, стёсняете самое иравственное дёйствіе благонамёренной литературы. Комедія, сатира, романъ • нравовъ исключаются изъ нея при допущения подобнаго чувства въ безусловное и непреложное правило. Посл'я того ни одно злоупотребление не можетъ поллежать кисти или клейму писателя, ни одинъ писатель не можеть быть по мири. сила споспъчникома общаго блага, по выражению Капинста \*). Личность, званіе, національность, а наконець и человичество будуть ограждать злоупотре-<sup>С</sup>бителей опасеніемъ нарушить уликою въ злоупотребленіи уваженіе къ тому, что подъ нимъ скрывается достойнаго уваженія и неприкосновеннаго. Но міръ нравственный и міръ гражданскій имбють свои противорвчія, свои прискорбныя уклоненія отъ законовъ общаго благоустройства. Совершенство-ціль недостижимая; но совершенствование есть, не менье того, обязанность и свойство природы человъческой. Говорять, что въ комедіи Гоголя не видно ни одного умнаго человъка; неправда: уменъ авторъ. Говорятъ, что въ комедіи Гоголя не видно ни одного честнаго и благомыслящаго лица; неправда: честное и благомыслящее ищо есть правительство, которое, силою закона поражая злоупотребления, позволяеть и таланту исправлять ихъ оружіемъ насмѣшки. Въ 1783 году оно допустило представление "Недоросля", въ 1799-"Ябеды", а въ 1836-"Ревизора".

И, можно прибавить теперь, въ 1842 году—печатание первой, а въ 1855 году—второй части «Мертвыхъ Душъ».

Благородна ли эта статья, справедлива ли она, давно уже рѣшено и публикою и признано лучшимъ нашимъ критикомъ, который очень часто на нее ссылался.

Мы не будемъ также говорить подробно о критической дѣятельности г. Плетнева. Опять скажемъ только, что его имя неразрывно связано съ именами Жуковскаго, Пушкина и Гоголя. Припомнимъ еще, что «Вечера на хуторѣ близъ Диканьки» изданы были по совѣту г. Плетнева, да и самое заглавіе этой книгѣ дано по его же совѣту. (Біографія Пушкина, г. Анненкова, въ І томѣ «Сочиненій А. С. Пушкина», стр. 366). Считая неловкимъ говорить о г. Плетневѣ болѣе, мы ограничимся тѣмъ, что представимъ — также безъ всякихъ эпитетовъ—извлеченіе изъ статьи о «Мертвыхъ Душахъ», которую онъ, подъ псевдонимомъ С. Ш., напечаталъ въ XXVII томѣ издававшагося тогда имъ «Современника».

Цѣль этого разбора, такъ же, какъ статьи князя Вяземскаго о «Ревизорѣ» — доказать нелѣпость обвиненій и упрековъ противъ

\*) Слова Капниста въ посвященія "Ябеды" Императору Павлу I: Подъ Павловымъ щитомъ почію невредимъ, Но, бывъ по мъръ силъ споспѣшникомъ Твоимъ, Сей слабый трудъ Тебъ я посвятить дерзаю. Да Именемъ Твоимъ успѣхъ его вънчаю. Гоголя. Критикъ сначала объясняетъ, почему произведенія Гоголя / въ художественномъ смыслѣ неизмѣримо выше всего остальнаго въ тогдашней русской литературь: они-созданія живаго, геніальнаго творчества. Сюжетъ «Мертвыхъ Душъ» немногосложенъ и превосходно развить. Жизнь и характеры изображены съ поразительною живописью, съ изумительною полнотою, въ высшей степени объективно. Въ самыхъ спокойныхъ сценахъ обнаруживаетъ авторъ геніальную проницательность, знаніе жизни и человізческаго сердца, обнаруживаеть безъ всякихъ усилій, самымъ непринужденнымъ и естественнымъ образомъ. Это доказывается примѣрами, между прочимъ разговоромъ Чичикова съ Коробочкою (эта сцена, вовсе неблистательная для поверхностнаго читателя, действительно, принадлежить къ числу самыхъ геніальныхъ въ художественномъ отношенія). Гоголь не только не впадаеть въ каррикатуру или фарсь: онъ даже не намъренъ ни одного слова сказать съ тъмъ, чтобы разсмѣшить васъ. Онъ заботится только о вѣрности съ жизнью, объ истинѣ; а если эта жизнь кажется вамъ нелѣпа и смѣшна. это уже ся качество, а не его намърение. И ошибочно было бы думать, что сильнѣйшее впечатлѣніе, производимое «Мертвыми Душами»-смѣхъ: напротивъ эта книга очень серьезная и грустная. Всё лица въ ней живыя, всё имёютъ глубокій смыслъ для того, кто хочетъ постичь нашу жизнь. При этомъ г. Плетневъ, по нашему мнѣнію, очень справедливо и тонко, замѣчаетъ, что типы Манилова и Плюшкина изсколько уступають въ значении для нашей жизни остальнымъ лицамъ «Мертвыхъ Душъ», хотя и они очень важны. Тъсная связь съ жизнью, серьезное значеніе для жизнивысочайшее качество художественнаго сознанія. Въ этомъ отношеніи нѣтъ въ нашей литературѣ ничего равнаго «Мертвымъ Душамъ». Однако же, хотя и нътъ ничего имъ равнаго, «Мертвыя Души» не совсѣмъ удовлетворяютъ критика въ этомъ существеннъйшемъ смыслѣ-мысль чрезвычайно замѣчательная; мы просимъ читателей обратить на нее особенное внимание и, выписывая вполнъ все это мѣсто изъ разбора г. Плетнева, не можемъ желать лучшаго, болѣе вѣрнаго и значительнаго заключенія для нашей статьи:

«При всѣхъ достоинствахъ поэма, конечно, поразитъ каждаго недостаткомъ важнымъ. Въ ней нѣтъ того, чего мы еще не встрѣчаемъ въ нашей жизни—серьезнаго общественнаго интереса. Я не умѣлъ придумать другаго

162

названія тому качеству нашихъ разговоровъ, мыслей и поступковъ, которое не отнимая у нихъ обязанностей національности, придаетъ имъ цённость общую и вводить ихъ въ соприкосновеніе съ интересами другихъ народовъ. Самыя поразительныя мёста, отъ которыхъ приходишь въ восхищеніе, не выносять души на тоть горизонть, откуда она обозрѣваеть подобныя явленія иностранныхъ писателей. Во всемъ чувствуешь мелочность и ограниченность. Для иностранца, который не въ состоянии трепетать отъ художественнаго мастерства автора, вся прелесть исчезаеть, за недостаткомъ жизни более ценной и болёе общепонятной. Это все нисколько не говорить противъ Гоголя, напротивъ, еще оправдываеть его. Авторъ безъ такта, привыкнувшій обманываться въ своихъ ощущеніяхъ, легко подымающійся на ходули, когда не на чемъ болье показаться высокимъ, обыкновенно поддѣлывается подъ какой нибудь извъстный ему тонъ и, такимъ образомъ, все рисуетъ ложно. Гоголь возвратилъ обществу то, что оно могло дать ему само. Какъ прежняя, такъ и нынѣшняя наша общежительность хранить въ своей исторіи любопытныя доказательства въ оправдание того, что и у всёхъ, самыхъ великихъ писателей русскихъ, степень развитія общественныхъ интересовъ всегда была ниже, нежели у писателей другихъ народовъ. («Соврем.» 1842 г., часть XXVII, стр. 55-56).

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

Въ критическихъ статьяхъ, или, лучше сказать, замъчаніяхъ Пушкина (замѣчаніяхъ, говоримъ мы, потому что его рецензіи почти всѣ очень невелики по объему и набросаны, кажется, наскоро. подъ вліяніемъ перваго впечатлѣнія) почти всегда блещеть тонкій и вврный вкусъ нашего великаго поэта. Иначе и быть не могло, какъ ни важно участіе безсознательной творческой силы въ созданіи поэтическихъ произведеній, какъ ни достовърна всёми нынъ признаваемая истина, что безъ этого элемента непосредственности. составляющей существеннъйшее качество таланта, невозможно быть не только великимъ, но и порядочнымъ поэтомъ,---но равно достовёрно и то, что, при самомъ сильномъ дарѣ безсознательнаго творчества, поэтъ не создастъ ничего великаго, если не одаренъ также замѣчательнымъ умомъ, сильнымъ здравымъ смысломъ и тонкимъ вкусомъ. То же самое, что о критическихъ статьяхъ Пушкина, надобно сказать и о журнальной деятельности людей, составлявшихъ его литературную партію. Всѣ эти дѣятели нашей критики отличались, подобно своему корифею, тонкимъ вкусомъ, какъ и вообще походили на него многими прекрасными чертами своего литературнаго характера, — напримѣръ, готовностью съ нелицепріятнымъ благородствомъ отдавать каждому должное. Такимъ образомъ, Пушкинъ и его сподвижники обладали многими изъ качествъ, необходимыхъ для того, чтобы оказывать сильное вліяніе на мнёнія читающей публики, -и, однако же, ихъ мненія имели и на публику и на развитіе литературы менѣе вліянія, нежели какъ должно было бы ожидать: и большинство читателей и новое поколѣніе писателей поддавались преимущественно вліянію другихъ литературныхъ мнѣній. Каковы были эти мнёнія, мы старались показать подробными характеристиками критическихъ направленій, которыя преобладали

пушкинъ.

въ нашей литературѣ до той эпохи, когда пріобрѣла въ ней рѣшительное господство критика «Отеч. Записокъ», или усиливались бороться противъ литературныхъ мнѣній этого журнала. Не можетъ быть сомячная въ томъ, что Пушкинъ и его сподвижники высказывали очень много втрнаго и прекраснаго. Почему жь ихъ мећнія не имћаи болће значительнаго вліянія на литературу и массу публики? Отвѣтъ готовъ у каждаго читателя: журналъ, бывшій органомъ пушкинскаго направленія критики, не проникалъ въ массу публики, какъ не проникала въ публику и «Литературная Газета» Дельвига, предшествовавшая этому журналу, «Современнику» 1836—1846 годовъ. Подробное объяснение этого явления, принадлежащее исторіи пушкинскаго періода русской литературы, лежить внё предёловь нашей задачи. Потому изъ многихъ причинъ малоизвѣстности кратко укажемъ только одну, спеціально касающуюся формальной стороны пушкинскаго направленія критики: указывать причины, лежащія въ самомъ содержаній, въ самомъ духѣ этой критики, мы не будемъ, потому что это завлеело бы насъ слишкомъ далеко. Для распространенія въ публикъ какихъ бы то ни было, хотя бы самыхъ простыхъ и справедливыхъ, мнѣній необходимо высказывать ихъ очень настойчиво, упорно, съ энтузіазмомъ страстнаго увлеченія, не утомляющагося скучными для самого критика, но нужными для массы повтореніями, не пренебрегающаго подробнымъ разборомъ книгъ и сужденій, которыя важны только по своему внёшнему значенію --- по вліянію на публику, а не по внутреннему интересу для искусства, наконецъ не отвращающагося, ради интересовъ публики, даже отъ споровъ съ людьми, вступать въ споръ съ которыми вовсе не пріятно и не почетно. Однимъ словомъ, критическая дѣятельность, подобно всякой другой общественной деятельности, имееть много сторонь, темъ более полезныхъ для публики, чёмъ непріятнёе онё для самого дёятеля. Критикъ, который хочетъ говорить только о томъ, о чемъ интересно говорить для него самого, который хочеть сохранить въ своей двятельности столько же гордаго спокойствія и достоинства, СКОЛЬКО СОХРАНЯЕТЪ ПОЭТЪ ИЛИ УЧЕНЫЙ, -- ТАКОЙ КРИТИКЪ ПИШЕТЪ ДЛЯ немногихъ. Пушкинъ и его литературные друзья знали это; дъйствуя на поприщѣ критики, они и не хотѣли подчиняться условіянь, несовивстимымь съ ихъ понятіями о собственномь достоинствѣ; они знали, что чрезъ это отказываются отъ средствъ достичь

165

господства надъ массою публики, да они и не стремились къ такому господству: они поставили себѣ цѣлью довольствоваться спокойнымъ сочувствіемъ немногихъ читателей, которыхъ считали избранными, и гордо думали, что качества ихъ слушателей вознаграждаютъ за количество. Это было положительно ими высказываемо много разъ. Ограничиваемся указаніемъ этого принципа ихъ критической дѣятельности, потому что и его было бы достаточно для объясненія незначительности ся вліянія на публику, если бы даже не было другихъ причинъ, еще болѣе важныхъ, разборъ которыхъ завлекъ бы насъ слишкомъ далеко за предѣлы нашей задачи.

Такимъ образомъ, несмотря на многія несомнѣнныя достоинства вритики пушкинскаго направленія, она не имѣла общирнаго вліянія, — отчасти, какъ мы сказали, оттого, что и не хотвла имѣть его. Кто вздумаль бы писать исторію развитія литературныхъ мивній не въ русскомъ обществѣ, а въ кругу дилетантовъ, довольствовавшемся замкнутою для остальной массы публики жизнью, тоть нашелъ бы много матеріаловъ для свётлаго изображенія критической діятельности этого тіснаго избраннаго круга, — нашель бы, что многія истины, введеніе которыхъ въ сознаніе большинства совершено (другими людьми) только посл'в жестокой борьбы, всегда признавались школою Пушкина. Насъ теперь занимаеть другая задача: собрать матеріалы для исторіи распространенія справедливыхъ литературныхъ идей въ массѣ публики. Потому, ограничиваясь тёми краткими указаніями на характеръ критики пушкинскаго направленія, которыя нашли себѣ мѣсто въ началѣ этой и въ концѣ предъидущей нашей статьи, мы должны обратить все наше вниманіе на тотъ журналъ, который былъ распространителемъ господствующихъ нынё литературныхъ понятій въ огромномъ большинствѣ публики, и на его достойныхъ предшественниковъ.

Читателямъ извъстно, что эта заслуга принадлежитъ критикѣ, которая, образовавшись въ «Телескопѣ» и явившись совершенно самостоятельною въ «Московскомъ Наблюдателѣ» второй редакціи (1838 — 1839 г.), достигла полнаго своего развитія въ «Отечественныхъ Запискахъ», бывшихъ ея органомъ втеченіе семи лѣтъ (1840—1846 г.), потомъ около года одушевляла нашъ журналъ. Итакъ, показавъ ея зародыши въ «Телескопѣ», предшественняцами котораго были статьи Надоумко (покойнаго Н. И. Надеждана) въ ОБЩІЯ ЗАМЪЧАНІЯ.

«Въстникъ Европы», вторую эпоху ея развитія въ «Московскомъ Наблюдатель», мы должны будемъ говорить преимущественно объ «Отечественныхъ Запискахъ». Читателямъ извѣстно, что отношенія между «Отечественными Записками» и нашимъ журналомъ были не всегда дружелюбны, или, вѣрнѣе сказать, почти всегда недружелюбны; они также знають, которому журналу принадлежала постоянно роль наступательная и которому оборонительная. Но читатели, конечно, должны ожидать, что въ томъ отделев «Очерковъ», къ которому мы теперь приступаемъ, не найдутъ они ни малъйшаго отголоска этихъ отношеній. Мы пишемъ исторію не журнальной полемики, а литературныхъ мнѣній; слѣдовательно совершенно неумѣстно обращать здѣсь вниманіе на то, что происходило отъ причинъ чисто внѣшнихъ и случайныхъ. Притомъ же, мы не имвемъ не только охоты, но и хронологической возможности обращать здёсь какое бы то ни было вниманіе на эту полемику, относящуюся къ позднъйшему времени: мы ограничиваемся теперь какъ сказали, блестящею эпохою «Отечественныхъ Записовъ», когда въ этомъ журналѣ дѣйствовали всѣ тѣ люди, которые отдѣлились отъ него при основанія нашего журнала. Послё 1847 года русская критика вообще замътно ослабъла: она уже не шла впереди общественнаго мнѣнія, -- она была счастлива, если успѣвала быть хотя позднимъ и хотя слабымъ отголоскомъ его; иногда и это счастіе не доставалось ей на долю; она не имъла вліянія, она сама подвергалась вліянію: оттого вовсе не имбеть той важности для исторія литературы, какъ предшествовавшая ей критика 1840—1847 годовъ, которая одна доселѣ сохранила свою жизненность. Вообще, въ критикѣ послѣднихъ лѣтъ только то и было здороваго, что сохранилось отъ прежней критики. Всъ остальныя направленія были тунеядными, пустоцвѣтными растеніями. Потому одна критика 1840-1847 годовъ заслуживаетъ нашего вниманія, она одна достойна того, чтобы называться «критикою гоголевскаго періода нашей литературы»: пусть же, за отсутствіемъ собственнаго имени, это название будетъ для нея собственнымъ именемъ.

Литературныя стремленія, одушевлявшія критику 1840—1847 годовъ, или, какъ мы согласились называть, критику гоголевскаго періода, кажутся намъ, какъ и всёмъ здравомыслящимъ людямъ настоящаго времени, вполнё справедливыми; мы всё привязаны къ ней горячею любовью преданныхъ и благодарныхъ учевиковъ. М. если у баждаго изъ насъ есть предметы, столь близкіе и дорогіе сердцу, что, говоря о нихъ, онъ старается наложить на себя холодность и спокойствіе, старается избѣжать выраженій, въ которыхъ бы слышалась его слишкомъ сильная любовь, напередъ увѣренный, что, при соблюденіи всей возможной для него холодности, рѣчь его будеть очень горяча,— если, говоримъ мы, у каждаго изъ насъ есть такіе дорогіе сердцу предметы, то критика гоголевскаго періода занимаетъ между ними одно изъ первыхъ мѣстъ, наравнѣ съ самимъ Гоголемъ. Каждый любящій свою литературу и слѣдившій за ея развитіемъ признаетъ, что это «мы» относится и къ нему. Потому-то будемъ говорить о критикѣ гоголевскаго періода какъ можно холоднѣе; въ настоящемъ случаѣ, намъ не нужны и противны громкія фразы: есть такая степень уваженія и сочувствія, когда всякія похвалы отвергаются, какъ нѣчто не выражающее всей полноты чувства.

Много было достоинствъ у критики гоголевскаго періода; но всѣ они пріобрѣтали жизнь, смыслъ и силу отъ одной одушевлявшей ихъ страсти-отъ пламеннаго патріотизма. Какъ всѣ высокія слова, какъ любовь, добродѣтель, слава, истина, слово патріотизмъ иногда употребляется во зло непонимающими его людьми для обозначенія вещей, не имѣющихъ ничего общаго съ истиннымъ патріотизмомъ; потому, употребляя священное слово «патріотизмъ», часто бываеть необходимо определять, что именно мы хотимъ разуметь подъ нимъ. Для насъ идеалъ патріота-Петръ Великій; высочайшій патріотизмъ-страстное, безпредѣльное желаніе блага родинѣ, одушевлявшее всю жизнь, направлявшее всю дѣятельность этого великаго человѣка. Понимая патріотизмъ въ этомъ единственномъ истинномъ смыслѣ, мы замѣчаемъ, что судьба Россіи въ отношеніи къ задушевнымъ чувствамъ, руководившимъ дѣятельностью людей, которыми наша родина можетъ гордиться, доселѣ отличалась отъ того, что представляетъ исторія многихъ другихъ странъ. Многіе изъ великихъ людей Германіи, Франціи, Англіи заслуживаютъ свою славу, стремясь къ цѣлямъ, не имѣющимъ прямой связи съ благомъ ихъ родины; напримѣръ (чтобы ограничиться сферою дѣятельности, доступной частнымъ людямъ), многіе изъ величайшихъ ученыхъ, поэтовъ, художниковъ имѣли въ виду служеніе чистой наукѣ или чистому искусству, а не какимъ нибудь исключительнымъ потребностямъ своей родины. Бэконъ, Декарть, Галилей, Лейбниць,

168

Ньютонъ, нынѣ Гумбольдтъ и Либихъ, Кювье и Фареде трудились и трудятся, думая о пользахъ науки вообще, а не о томъ, что именно въ данное время нужно для блага извёстной страны, бывшей ихъ родиною. Мы не знаемъ и не спрашиваемъ себя, любили ли они родину: такъ далеко ихъ слава отъ связи съ патріотическими заслугами. Они, какъ дѣятели умственнаго міра, космополиты. То же надобно сказать о многихъ великихъ поэтахъ западной Европы. Укажемъ въ примъръ на величайшаго изъ нихъ-Шекспира. Неизмѣримо велики его заслуги для развитія чистаго искусства: по своему художественному совершенству и психодогическому глубокомыслію, его произведенія имѣли огромное и благодътельное дъйствіе на судьбу искусства и, чрезъ то, косвеннымъ образомъ, вообще на развитіе человѣчества, —и въ Англіи конечно, какъ въ Германіи, Франціи, Россіи. Но что хотълъ онъ сдълать спеціально для современной ему Англіи? Въ какомъ отношенія быль онь къ вопросамъ ея тогдашней исторической жизни? Онъ, какъ поэтъ, не думалъ объ этомъ: онъ служилъ искусству, а не родинѣ; не патріотическія стремленія, а только художественнопсихологические вопросы были двинуты впередъ Макбетомъ и Лиромъ, Ромео и Отелло. Изъ другихъ великихъ поэтовъ о многихъ надобно сказать тоже самое. Назовемъ Аріосто, Корнеля, Гёте. О художественныхъ заслугахъ передъ искусствомъ, а не особенныхъ, преимущественныхъ стремленіяхъ дѣйствовать во благо родины, напоминаютъ ихъ имена. У насъ не то: историческое значеніе каждаго русскаго великаго человѣка измѣряется его заслугами родинѣ, его человѣческое достоинство-силою его патріотизма. Ломоносовъ, Державинъ, Карамзинъ, Пушкинъ справедливо считаются великими писателями,----но почему? «Потому что оказали великія услуги просвёщенію или эстетическому воспитанію своего народа». Ломоносовъ страстно любилъ науку, но думалъ и заботился исключительно о томъ, что нужно было для блага его родины. Онъ хотвлъ служить не чистой наукъ, а только отечеству. Державинъ даже считалъ себя имѣющимъ право на уваженіе не столько за поэтическую діятельность, сколько за благія свои стремленія въ государственной службѣ. Да и въ своей поэзіи что цѣнилъ онъ? Служение на пользу общую. То же думалъ и Пушкинъ. Любопытно въ этомъ отношении сравнить, какъ они видоизмѣняютъ существенную мысль гораціевой оды «Памятникъ», выставляя свои права на безсмертіе. Горацій говорить: «я считаю себя достойнымъ славы за то, что хорошо писалъ стихи»; Державинъ замёняетъ это другимъ: «я считаю себя достойнымъ славы за то, что говорилъ правду и народу и царямъ»; Пушкинъ— «за то, что я благодѣтельно дѣйствовалъ на общество и защищалъ страдальцевъ»:

> Всякъ будетъ помнить то, Что первый я дерзнулъ... О добродѣтеляхъ Фелицы возгласить... И истину царямъ съ улыбкой говорить. (Д.) .... И долго буду я народу тѣмъ любезенъ, Что чувства добрыя я лирой пробуждалъ, Что прелестью живой стиховъ я былъ полезенъ И милость къ падшимъ призывалъ. (П.).

Но ни въ комъ изъ нашихъ великихъ писателей не выражалось такъ живо и ясно созданіе своего патріотическаго знъченія, какъ въ Гоголѣ. Онъ прямо себя считалъ человѣкомъ, призваннымъ служить не искусству, а отечеству; онъ думалъ о себѣ:

"Я не поэтъ, я гражданинъ".

Невозможно, чтобы наши великіе поэты ошибались въ этой мысли о своемъ призваніи и дѣятельности, которая руководила всёми ими. Невозможно, чтобъ все отечество ошибалось втеченія слишкомъ ста лётъ, о каждомъ изъ своихъ замёчательныхъ писателей, ученыхъ и поэтовъ одинаково говоря: «онъ великъ потому. что деятельность его была направлена къ общей пользев». Действительно, до сихъ поръ для русскаго человѣка единственная возможная заслуга передъ высокими идеями правды, искусства, науки ---содъйствіе распространенія ихъ въ его родинь. Современемъ будуть и у насъ, какъ у другихъ народовъ, мыслители и художники. дъйствующіе чисто только въ интересахъ науки или искусства; но, пока мы не станемъ по своему образованію наравнѣ съ наиболѣе успѣвшими націями, есть у каждаго изъ насъ другое дѣло, болѣе близкое къ сердцу-содъйствіе, по мъръ силъ, дальнъйшему развитію того, что начато Петромъ Великимъ. Это дѣло до сихъ поръ требуетъ и, въроятно, еще долго будетъ требовать всъхъ умственныхъ и нравственныхъ силъ, какими обладаютъ наиболъе одаренные сыны нашей родины. Русскій у кого есть здравый умъ и живое сердце, до сихъ поръ не могъ и не можетъ быть ничёмъ инымъ, какъ патріотомъ, въ смыслё Петра Великаго, — дёятелемъ въ великой задачё просвёщенія русской земли. Всё остальные интересы его дёятельности — служеніе чистой наукё, если онъ ученый, чистому искусству, если онъ художникъ, даже идеё общечеловёческой правды, если онъ юристь — подчиняются у русскаго ученаго, художника, юриста великой идеё служенія на пользу своего отечества.

Въ этомъ смыслѣ, не много найдется въ нашей литературной исторіи явленій, вызванныхъ такимъ чистымъ патріотизмомъ, какъ критика гоголевскаго періода. Любовь къ благу родины была единственною страстью, которая руководила ею: каждый фактъ искусства цѣнила она по мѣрѣ того, какое значеніе онъ имѣетъ для русской жизни. Эта идея — паеосъ всей ся дѣятельности. Въ этомъ паеосѣ и тайна ся собственнаго могущества.

Но если дѣятельность человѣка безплодна и ничтожна, когда не одушевлена высокою идеею, то идея получаетъ цѣнность въ дѣйствительности только тогда, когда въ человѣкѣ, посвящающемъ себя служенію высокой идеѣ, есть достаточныя силы для ея удовлетворительнаго осуществленія. Посмотримъ же, какими силами располагала критика гоголевскаго періода.

Человѣка, который былъ органомъ этой критики, невозможно не признать геніальнымъ. Мы не слишкомъ щедры въ употребленія этого эпитета: геніальныхъ людей очень мало. Въ людяхъ съ самыми, повидимому, блестящими силами ума оказываются большею частью признаки нёкоторой ограниченности, не въ томъ, такъ въ другомъ отношения. Исключений очень мало, и въ новой русской литературѣ ихъ не болѣе двухъ: кромѣ указаннаго нами человѣка, Гоголь, - и только. Быть можеть, Кольцовъ былъ бы третьимъ въ этомъ ряду, если бы прожилъ долѣе или обстоятельства позволили его уму развиться ранбе. Геніальный человѣкъ производить на насъ впечатлѣніе совершенно особеннаго рода, какого не производять самые умные, самые даровитые изъ другихъ людей: вы видите въ немъ такой умъ, которому ясны самые трудные вопросы, который даже не понимаетъ, что въ нихъ труднаго; когда онъ говорить, и для васъ становится ясно и просто все, - вы дивитесь не тому, что онъ разрѣшилъ вопросъ, а только тому, что вы сами не разрешили этого вопроса безъ всякаго труда: ведь стоило только взглянуть на дёло простыми, вовсе не мудрыми глазами. Вёдь камень летить къ землѣ,-ясно, что земля притягиваеть его къ себѣ. Вѣдь поставить яйцо на остромъ концѣ-самая простая вещь, надъ которой и думать нечего. Вёдь каждый глупець, кажется, могь бы знать не хуже Наполеона, что рѣшеніе войны зависить отъ сосредоточенія всёхъ силъ въ главномъ пункті. В'єдь каждый глупецъ могъ бы, кажется, догадаться, что жизнь есть рядъ перемънъ, что все въ мірѣ измѣняется и что одна крайность влечетъ за собою другую; а въ открытія этихъ истинъ заключается едва ли не главная тайна гегелевской философіи. Необычайная простота, необычайная ясность — удивительнейшее качество геніальнаго ума. Но дело въ томъ, что онъ берется за существенную сторону вопроса, отъ решения которой все зависить, а изъ всехъ вопросовъ онять берется за существеннѣйшій въ дѣлѣ, отъ рѣшенія котораго зависить понимание остальныхъ вопросовъ, потому-то и ясенъ для него каждый вопросъ, каждое дъло. Удивительно, подумаешь, какъ и мнѣ и вамъ не случается каждый день дѣлать геніальныхъ открытій: вёдь, кажется, будь каждый изъ насъ на мёстё Колумба, Ньютона, или Наполеона, у каждаго достало бы ума догадаться о томъ, о чемъ они догадались и за что называють ихъ геніальными людьми? Просто, они были люди не безъ здраваго смысла.

И, если хотите, это такъ: геній просто человѣкъ, который говоритъ и дѣйствуетъ такъ, какъ должно на его мѣстѣ говорить и дѣйствовать человѣку съ здравымъ смысломъ; геній умъ, развившійся совершенно здоровымъ образомъ, какъ высочайшая красота форма, развившаяся совершенно здоровымъ образомъ. Если хотите, красотѣ и генію не нужно удивляться; скорѣе надобно было бы дивиться только тому, что совершенная красота и геній такъ рѣдко встрѣчаются между людьми: вѣдъ для этого человѣку нужно только развиться, какъ бы ему всегда слѣдовало развиваться. Непонятно и мудрено заблужденіе и тупоуміе, потому что они неестественны, а геній простъ и понятенъ, какъ истина: вѣдъ естественно человѣку видѣть вещи въ ихъ истинномъ видѣ.

Такое впечатлѣніе совершенной простоты и ясности производитъ критика гоголевскаго періода. Она провела въ наше литературное сознаніе самыя простыя истины, нынѣ ясныя, какъ свѣтлый день, для каждаго здравомыслящаго человѣка, значеніе которыхъ очень велико. Итакъ, мы дошли до вопроса о системѣ литературныхъ воззрѣній въ критикѣ гоголевскаго періода и постараемся изложить, по возможности, ясно и точно этотъ предметь, важнѣйшій въ исторіи нашей литературы: только Гоголь равняется своимъ значеніемъ для общества и литературы значенію автора статей о Пушкинѣ.

Фактъ, столь значительный, какъ критика гоголевскаго періода, не могъ возникнуть внезапно, въ одно прекрасное утро: такъ являются только литературные грибы; не могъ возрости изъ ничего: такъ надуваются собственною пустотою только литературные мыльные пузыри, которыхъ мы видывали довольно, и которые лопались въ глазахъ насмѣшливо улыбающейся публики, не смотря на всѣ крики своихъ записныхъ поклонниковъ, которые, впрочемъ, на другой же день забывали о ихъ эфемерномъ существовании. Критика гоголевскаго періода росла долго, прежде нежели достигла своего полнаго развитія: предшественникомъ «Отечественныхъ Записокъ» былъ «Телескопъ», образователемъ автора статей о Пушкинѣ — покойный Надеждинъ, одинъ изъ замѣчательнѣйшихъ людей въ исторіи нашей литературы, человѣкъ замѣчательнаго ума и учености.

До послѣдняго времени, не было у насъ отдаваемо должной справедливости заслугамъ Надеждина въ наукѣ и литературѣ. Вина эта равно падаетъ и на журналы, по преимуществу называемые литературными, и на спеціалистовъ. Спеціалисты слишкомъ мало обращали вниманія на его труды по различнымъ отраслямъ науки; отчасти, быть можетъ, потому, что они были разсвяны въ различныхъ періодическихъ изданіяхъ, такъ что трудно было собрать и обозрѣть, какъ одно цѣлое, его статьи, напримъ́ръ, по русской исторіи или этнографіи, отчасти, потому, что онѣ въ свое время едва ли могли быть поняты и прошли мало замѣченными по тому самому, что были глубокомысленнее, того, что требовалось двадцать леть назадь. Только те спеціалисты, которые лично знали Надеждина, всегда думали о немъ, какъ объ ученомъ, у котораго каждый изъ нихъ можетъ учиться, но только думали, а не писали. Въ журналахъ имя Надеждина упоминалось очень рѣдко, да и то развѣ вскользь, и всегда эти бѣглые отзывы были неблагопріятны ему: его считали какимъ-то зоиломъ, бранившимъ дивныя созданія нашей поэзіи, которыхъ не могъ онъ цёнить по своему безвкусію. Въ прошедшемъ году, нашъ журналъ заговорилъ о немъ иначе.

Излагая исторію развитія понятій о значеніи Пушкина, мы объясняли основанія, по которымъ Надеждинъ, писавшій въ 1828-1831 годахъ подъ псевдонимомъ эксъ-студента Надоумко, произносилъ строгій приговоръ всей тогдашней нашей литературѣ. Это былъ едва ли не первый голосъ въ защиту энергическаго критика, многими забытаго, всёми другими осуждаемаго. Тогда мы не нашли себѣ товарищей въ дълѣ возстановленія доброй славы этого имени. И когда, назадъ тому всего три мѣсяца, во второй статъѣ нашихъ «Очерковъ», мы упоминали о немъ, нашъ голосъ по прежнему оставался единственнымъ, возвышавшимся въ его защиту. Теперь нѣтъ нужды защищать его: смерть явилась печальной возстановительницей общаго уваженія къ нему въ нашей литературь: всь соедини- ' лись въ похвалахъ умершему, котораго не чтили при жизни. Прекрасная статья г. Савельева, напечатанная въ № 5-мъ «Русскаго Вѣстника», встрѣчена общимъ одобреніемъ и сочувствіемъ... Жаль только, что хвалы не проникають въ могилы.

Теперь не нужно защищать Надеждина; но похвалы общими фразами недостаточны: надобно опредѣлить его значеніе въ русской литературѣ, показать мѣру заслугъ его наукѣ и изящной словесности. Если бы здесь должно было представить полную оценку всей его ученой деятельности, мы отказались бы отъ такой задачи. превышающей силы наши. По многимъ и разнороднъйшимъ отраслямъ науки, особенно касающимся Россіи, онъ былъ первымъ нашимъ спеціалистомъ; по многимъ другимъ, общимъ намъ съ западною Европою, равнялся съ лучшими нёмецкими или французскими спеціалистами. Всв отрасли нравственно-историческихъ наукъ, отъ философіи до этнографіи, были такъ глубоко изучены имъ, какъ рѣдкому спеціалисту удается изучить одну свою частную науку. Этимъ страшнымъ запасомъ знанія располагалъ умъ необыкновенно сильный, свътлый и проницательный, и потому, о чемъ бы онъ ни писаль, онъ проливаль новый свѣть на предметь, какой бы науки ни касался, двигалъ ее впередъ. А писалъ онъ обо всемъ, отъ богословія до русской исторіи и этнографіи, отъ философіи до археологіи. Такой многосторонней ученой діятельности не можеть вполнів оцёнить одинъ человёкъ. Когда исполнится высказанное многими желаніе, чтобы издано было полное собраніе сочиненій Надеждина, почти каждый изъ нашихъ ученыхъ, чёмъ бы ни занимался онъ, найдетъ, что многіе важные вопросы его спеціальной науки лучше,

174

нежели къмъ нибудь у насъ, объяснены Надеждинымъ, и будетъ изучать его труды: тогда одинъ ученый объяснитъ намъ важность его услугъ богословскихъ наукъ въ Россіи; другой оцѣнитъ его важные труды по русской исторіи, третій—по археологіи, четвертый—по филологіи, и изъ десяти-двадцати частныхъ характеристикъ составится достойный памятникъ его заслугамъ наукѣ въ Россіи.

Мы должны показать значеніе только одной изъ различныхъ сторонъ его ученой дѣятельности, разсмотрѣть, какое вліяніе имѣлъ онъ, какъ критикъ, на развитіе у насъ здравыхъ литературныхъ понятій.

Едва ли кому изъ критиковъ удавалось начать свою литературную карьеру такимъ блестящимъ образомъ, какъ Надеждину. Первая его критическая статья, помѣщенная въ №№ 21-мъ и 22-мъ «Вѣстника Европы» 1828 года, произвела чрезвычайно сильное впечатлёніе на весь тогдашній литературный міръ. Это были знаменитыя «Литературныя опасенія за будущій годъ». Все въ ней было необычайно, все показалось странно и дико: и греческій эпиграфъ изъ Софокла, и подшись: «Эксъ-студентъ Никодимъ Надоумко. Писано между студенства и поступленія на службу. Ноября 22, 1828. На патріаршихъ Прудахъ», —и діалогическая форма: статья начинается довольно длиннымъ вступленіемъ въ повѣствовательномъ родѣ, разсказомъ, какъ эксъ-студентъ Никодимъ Аристарховичъ Надоумко, въ своей одинокой каморкъ, на Патріаршихъ Прудахъ, размышляль о наступающемь новомь годь, какь влетыть въ эту каморку его знакомець, записной поэть Тльнскій, осыпавь его брызгами съ опушеннаго снъгомъ воротника шубы и какъ завязался между Тлёнскимъ и эксъ-студентомъ разговоръ о литературѣ. На вопросъ о здоровьё. хозяинъ шутливо отвёчалъ: «Слава Эскулапу!»-Тлёнскій не зналь, кто такой Эскулапь и, узнавь, что это «эпидаврскій грекъ», началь упрекать эксъ-студента, что онъ все бредитъ греками, перетряхаетъ старинную труху, не обращая вниманія «на новый міръ дивныхъ чудесъ нашей поэзіи», на что хозяинъ отвѣчаетъ, что эти чудеса ему кажутся просто «озорными чудищами», по выраженію Тредьяковскаго. Необычайна была и вся внѣшность статьи, наполненной латинскими фразами, латинскими, нѣмецкими и англійскими стихами, усвянной упоминаніями объ извёстныхъ и малоизвёстныхъ историческихъ именахъ и фактахъ,

проникнутой стремленіемъ къ невѣдомому тогда у насъ юмору. Но нелѣпѣе всего показалось самое направленіе статьи: въ ней доказывалось, что блестящая, повидимому, тогдашняя литература наша въ сущности представляеть очень мало утѣшительнаго; что лучшіе наши тогдашніе поэты не выдерживають критики, потому что таланты ихъ не развиты ни образованіемъ, ни жизнью, такъ что сами они не знають, какъ, что, зачѣмъ и почему они пишуть: доказывалось, что ихъ прославленныя поэмы состоять изъ безсвязныхъ, сшитыхъ бѣлыми нитками клочковъ; что ихъ содержаніе не прочувствовано, потому фальшиво и пусто; что поэты наши не понимаютъ Байрона, которому подражаютъ, уродуютъ заимствованные изъ него мысли и характеры, и т. д. Все это было высказано чрезвычайно рѣзко, съ безчисленными, самыми ясными и очень дерзкими намеками на поэмы Пушкина и критическіе панегирики имъ въ «Телеграфѣ» Полеваго.

Намъ, привыкшимъ видъть въ печати самые ръзкіе отзывы о наиболѣе уважаемыхъ нами писателяхъ, привыкшимъ хотя до нѣкоторой степени къ терпимости относительно мнѣній, несходныхъ съ нашими, трудно себѣ вообразить, какъ великъ былъ скандалъ, надъланный этою статьею. Крики негодованія раздались противъ нея отвеюду; она была осыпана бранью, еще болье рызкою, нежели сама статья. Никодимъ Надоумко былъ не такой человѣкъ, котораго легко было запугать или переспорить: на выходки противъ его статьи отвѣчалъ онъ въ томъ же тонѣ и продолжалъ печатать въ «Вѣстникѣ Европы» одну статью за другой: въ первыхъ же книжкахъ 1829 года явились разборы поэмы Баратынскаго «Балъ» и Пушкина «Графъ Нулинъ» и статья «Сонмище Нигилистовъ» (Полевой, Пушкинъ и проч.), потомъ разборъ поэмы Подолинскаго «Борскій», «Полтавы» Пушкина, и рядъ этихъ частныхъ нападеній въ 1829 году завершился общею атакою въ стать свствить сестрамъ по серьгамъ». Въ 1830 году продолжалась битва статьями «О настоящемъ злоупотреблении и искажении романтической поэзіи», о русской исторіи Полеваго, о поэмѣ Подолинскаго «Нищій», о VII-й главѣ «Евгенія Онѣгина» \*). Всѣ онѣ (кромѣ послѣдней,

<sup>\*)</sup> Кромѣ полемическихъ, въ "Вѣстникѣ Европы" есть еще чисто ученыя статьи Надеждина "О Высокомъ" и "Платонъ" Мы называемъ только важнѣйшія и общирнѣйщія статьи изъ помѣщенныхъ Надеждинымъ въ

писанной въ защиту Пушкина отъ нелёпыхъ нападеній со стороны прежнихъ его льстецовъ), и по внёшней формё, и по тону, и по духу, точно таковы же, какъ «Литературныя Опасенія«: Надеждинъ, опираясь на эстетическія начала, ищетъ, есть ли высшія художественныя достоинства въ разбираемыхъ имъ поэмахъ, и находитъ, что въ нихъ нётъ ни тёни художественнаго единства, нётъ идеи, нётъ лицъ, которыя были бы ясно поняты самимъ авторомъ, нётъ выдержанныхъ характеровъ, наконецъ нётъ и дёйствія, все безсвязно, наполнено промахами противъ природы и условій искусства, все вяло, блёдно, натянуто и холодно, не смотря на кажущійся блескъ и жаръ: этотъ блескъ и жаръ искусственный, поддёльный и потому фальшивъ. Чтобы дать читателямъ понятіе объ этихъ замёчательныхъ статьяхъ, отъ которыхъ, по выраженію Надоумко, сыры боры загорѣлись въ нашей литературѣ, приведемъ нёсколько отрывковъ изъ двухъ или трехъ.

Главныя мѣста изъ первой статьи Надоумко «Литературныя Опасенія» были уже приведены въ нашемъ журналѣ («Совр.» 1855 г., № VII, Критика). Смыслъ ихъ мы представили выше; потому перейдемъ къ слѣдующимъ разборамъ знаменитыхъ тогда поэмъ и, не желая безъ крайней необходимости касаться нападеній на Пушкина, уважаемаго нами не менѣе, нежели кѣмъ бы то ни было, взглянемъ на разборы поэмъ Баратынскаго «Балъ» и Подолинскаго «Борскій». Первый начинается такъ:

«Напрасно восклицають брюзгливые старики, что мірь старйется. Они судять по себй и думають, что когда сами подвигаются впередь, то и все туда же за ними движется. Ничего не бывало! Мірь идеть совершенно обратною дорогою: чёмь долёе онь живеть, тёмь болёе молодится. Оглянитесь хоть на минутку назадь: что вы тамъ увидите? Сёдую древность, коей старушечье чело изрыто глубокими браздами суроваго размышленія и строгой отчетливости. Это

15

<sup>&</sup>quot;Вйстник'й Европы", не упоминая о многихъ другихъ, отчасти не отмиченныхъ его подписью. Если бы кому нибудь ведумалось напечатать полный списокъ всего, что пом'ящено было Надеждинымъ въ этомъ и другихъ журналахъ до 1831 года, когда начался "Телескопъ", мы могли бы сообщить нѣкоторыя соображенія относительно анонимныхъ статей Надеждина. Что касается статей, писанныхъ имъдля "Телескопа", сомнивня, остающіяся у насъ относительно многихъ рецензій, особенно въ первыхъ трехъ годахъ этого изданія, вироятно, могли бы быть разришены положательными указаніями лицъ, бывшихъ тогда близкими къ этому журналу или его издалель; каъ нихъ назовемъ М. П. Погодина.

страшилище, коимъ можно только пугать настоящее цвётущее время дётской шаловливости! У насъ нынё живуть, дёйствують, абонируются на славу и безсмертіе, не потёя, по старинному, въ тяжелыхъ и безполезныхъ трудахъ \*), а попросту, припёваючи. Оттого и произведенія настоящаго времени отличаются не стародавною грубостью, прочностью и полновёсностью, а эеирною легкостью и миніатюрностью. Посмотрите на настоящія явленія книжнаго міра: это не книги, а книжечки, или, лучше сказать, книжоночки, въ собственнѣйшемъ смыслё слова! Печать, чернила, бумага, обертка—заглядёнье! Формать умѣстится въ самомъ маленькомъ дамскомъ работномъ ящичкѣ; толщина не утомить самыхъ нѣжненькихъ, бѣленькихъ ручекъ; содержаніе—не затруднить ни одною мыслію самой вётренной и рѣзвой головки»!

Въ старину—продолжаетъ Надоумко—разборы начинались опредѣленіемъ, къ какому роду относится произведеніе. Это нынѣ было бы совершенно неумѣстнымъ педантизмомъ: наши геніи пустились въ погоню за славой, какъ рьяный конь въ баснѣ Крылова, закусивъ узду,

## • Не взвидя свъта, ни дорогъ,

и смѣшно измѣрять циркулемъ бурный бѣгъ ихъ. «Произведенія подобныхъ геніевъ всегда бываютъ изъ ряду вонъ». Также смѣшно было бъ искать въ нихъ «идеи, которая составляла бы ихъ эстетическую душу; это значило бы искать порожняго мёста. Сотни Пигмаліоновъ самыми жарчайшими лобзаніями не могли бы пробудить мальйшей жизненной искорки въ этихъ разряженныхъ куколкахъ». Да и въ чему искать въ нашихъ поэмахъ идеи? «Статочное ли налагать на поэта тяжкую обязанность говорить о чема нибудь?» --у насъ говорятъ ни о чемъ. «У насъ главный законъ: пиши, пока пишется, не размышляя о томъ, что пишется. Чъмъ менъе холоднаго смысла, тёмъ огненние поэзія». Можно вообразить, каково продолжение разбора, начинающагося подобнымъ образомъ. Язвительно восхищаясь въ поэмѣ всѣмъ, Надоумко обнаруживаетъ, что все въ ней фальшиво, натянуто и неправдоподобно: и сцѣпленіе событій, и характеры, и разговоры. Вотъ одинъ примѣръ: повѣсть состоить въ томъ, что княгиня Нина, женщина страстная до наглости, до совершеннаго презрѣнія къ мнѣнію свѣта, съ улыбкою мвняющая своихъ любовниковъ, которую поэтъ изображаетъ такъ:

Въ ней жаръ упившейся вакханки,

любитъ Арсенія, который, «нося на челѣ»

<sup>\*)</sup> Т. е. не трудясь надъ собственнымъ образованіемъ и не думая о томъ что поетъ долженъ глубоко изучать жизнь и людей.

### Слёды мучительныхъ страстей, Слёды печальныхъ размышленій,

любитъ, въ свою очередь, Олиньку, которая описывается имъ самимъ такъ:

> ..... Жеманная дёвчонка, Со сладкой глупостью въ глазахъ.

Нина адски ревнуетъ Арсенія и отравляетъ себя ядомъ, когда онъ женится на Олинькѣ. Кто не видитъ, какое широкое полѣ насмѣшкѣ дается этимъ сцѣпленіемъ неправдоподобныхъ событій и каррикатурныхъ снимковъ съ непонятыхъ героевъ и героинь Байрона?

Вотъ какъ разсказываетъ Надоумко содержаніе «Борскаго». Народныя сказки, созданныя простодушными нашими прадѣдами говоритъ онъ, — отличаются въ разсказѣ событій спокойствіемъ и обыкновенно кончаются поговоркою: «Стали жить да поживать, да добра наживать». Нынѣшнія такъ называемыя романтическія поэмы не таковы:

"Нѣтъ ни одной изъ нихъ, которая бы не гремѣла проклятіями, не корчилась судорожно, не заговаривалась во снѣ и наяву и кончилась бы не смертоубійствоиъ. Душегубство есть любимая тема нынѣшней поэзів, разъигрываемая въ безчисленныхъ варіаціяхъ: рёзанья, стрёлянья, утопленничества, давки, замороженья. Самый изобрётательнёйшій инквизиторъ вёка Филиппа II подивился бы неистощимому разнообразію убійствъ и самоубійствъ, измышляемыхъ настоящими геніями въ услажденіе и назиданіе наше. Сей поэтической кровожадности не чуждъ и "Борскій". Содержаніе его есть слёдующее: Владиміръ Ворскій любить Елену, происходящую изъ рода, враждебнаго и ненавистнаго Борскимъ. Отецъ Владиміровъ не благославляеть страсти сей, и несчастный три года скитается по Европъ съ безнадежно болящей душой. Возвратясь домой, онъ не застаеть въ живыхъ отца, но получаеть изъ рукъ священника, присутствовавшаго при его кончинъ, завъщание, заключающее въ себъ прощение Владиміру, если онъ не будетъ мыслить объ Елень, и-проклятіе, если послъдняя воля отца не будеть для него священна. Владимірь не можеть противиться искушению любви, распаленной уверенностью въ ненарушимой Елениной върности. Онъ женится; но въ самый часъ вънчанія совъсть пробуждается въ груди виновнаго. Онъ смущается, трепещетъ, съ мрачнымъ безчувствіемъ отвѣчаетъ на первое лобзание юной супруги, и-Елена съ перваго дня брака разочарована. Она преслѣдуетъ своими подозрѣніями Владиміра, и въ омраченномъ сердцё его на подозрѣнія откликаются подозрѣнія. Въ одну несчастную ночь, когда сонъ бъжалъ отъ возмущеннаго ревностью Владиміра, Едена

> ..... вдругъ встаетъ, Какъ призракъ въ сумракѣ проходитъ

И тихо стала у окна. Все видить Борскій; онъ не сводить Съ нея дозорливыхь очей, Онъ притаился, онъ чуть дышить,--Вотъ слышить шопоть--и яснёй; Потомъ Елены голосъ слышить: "Мой другь! постой! постой! побудь "Со мной еще одно мгновенье! "Позволь прижать уста и грудь "Въ послёдній разъ!.. Мое моленье "Ты отвергаешь... ты молчишь! "Жестокій! стой! куда бѣжишь? "Я за тобой готова всюду; "Какая бъ ни была страна, "Тебя преслёдовать я буду!"

Владиміръ, изступленный, бросается на свою жертву. По несчастію, мѣсядъ освѣтилъ висящій надъ нимъ кинжалъ:

"Стой!" грянулъ голосъ.—Стой! не далѣ!" И вотъ сверкнуло лезвее, И кровь Елены на кинжалѣ, И рана въ сердцѣ у нее!

Убійца вторгается въ хижину священника, прерываетъ его благочестивыя размышленія на мирномъ ложё и получаеть отъ него изъясненіе ужаснёйшей тайны:

> ..... Твоя жена Невинна! знай: она была Лунатикъ!

Всв, конечно, ахнуть, всв воскликнуть вместе съ Борскимъ:

..... Лунатикъ!..

И мы должны будемъ, пожавъ плечами, повторить отвѣтъ священника:

..... Знаемъ, Ударъ жестокій совершаемъ; Но мы не яжемъ—свидѣтель Богъ!

Мудрено ли послё того, что Владиміра нашли подъ снёгомъ, замервшаго у могилы Елены?... У кого не застынетъ и среди жаркаго лёта кровь въ жилахъ при столь ужасной катастрофё? Зарёзать добрую жену — ни за что, ни про что!...

Мы потому приводимъ содержаніе этихъ поэмъ, что нынѣ онѣ забыты: немногія нынѣ перечитываютъ «Эду», «Баль», «Наложницу», «Чернеца», «Наталью Долгорукую», «Борскаго», «Нищаго». Авторъ статей о Пушкинѣ, лѣтъ уже двѣнадцать тому назадъ, утверждаль, будто бы ньть возможности безь крайней необходимости перечитать даже «Руслана», «Кавказскаго Пленника» и проч. А, между тёмъ, до сихъ поръ о Надоумкё говорили, какъ о скиев, какъ вандалъ, безъ вкуса, безъ совъсти, даже безъ таланта писать умно, и взвалили на него всё эти обвиненія за то, что не говорилъ съ благоговѣніемъ о художественныхъ красотахъ «Борскаго», «Нищаго», «Наложницы» и т. д., и т. д. Послѣ приведенныхъ нами выписокъ, большая часть изъ нашихъ читателей, ввроятно, не будутъ сомнѣваться, что Надоумко зналъ, за что и почему онъ осуждаеть эти поэмы, зналъ, на какія стороны поэтическаго произведенія надобно обращать вниманіе, чтобы рѣшить, выдерживаеть ли оно эстетическую критику, понималь, въ чемъ состоить художественная красота. На всякій случай, пом'єщаемъ въ приложении существенныя мѣста изъ статей о «Борскомъ». Намъ пора хладнокровно судить о дёлахъ, отъ которыхъ мы отдёлены двадцатью-семью годами, и о столкновеніяхъ между людьми, миѣнія которыхъ давно примирены, споры давно кончены. Величіе Пушкина не въ томъ, что онъ былъ равенъ Байрону или похожъ на этого мизантропа, страдающаго отъ любви къ людямъ; мы знаемъ теперь, что Байронъ былъ бы у насъ тогда невозможенъ и безполезенъ, потому что не быль бы понять ни публикою, ни даже даровитейшими литераторами. У Пушкина есть другія качества, другія великія заслуги. И, кажется, давно пора намъ прекратить свое негодование на Надеждина за то, что онъ замѣтилъ рѣшительное несходство между этими великими поэтами, въ самомъ дѣлѣ нимало не похожими другь на друга. Пора намъ перестать негодовать на Надеждина и за то, что онъ разоблачилъ бѣдность нашей тогдашней литературы: во-первыхъ, теперь литература у насъ достигла большаго развитія, отчасти благодаря его справедливымъ указаніямъ на лживость того, чёмъ такъ обольщались, -- слёдовательно, намъ нечего обижаться его словами, которыя теперь уже не прилагаются къ намъ вполнѣ, какъ прилагались тогда; во-вторыхъ, и это всего важнѣе, въ сущности высказывалъ онъ правду. Говоря просто и коротко, Надеждинъ сделалъ относительно пушкинскаго періода нашей литературы то же, что критики ромактыческаго направленія, изъ которыхъ послёднимъ и важнёйшимъ быль Полевой, сдёлали относительно предъидущаго періода: подвергь его строгой критикё и тёмъ приготовилъ возможность дальнёйшаго литературнаго развитія для нашей публики. То и другое дёло были одинаково законны и необходимы; то и другое равно даютъ право на нашу признательность тёмъ людямъ, силами которыхъ были они совершены. То и другое одинаково возбудило вопли негодованія со стороны людей, которые не могли возвыситься до пониманія новыхъ идей.

Но зачёмъ Надоумко говорилъ такимъ жесткимъ тономъ? Развѣ не могъ онъ высказать то же самое въ мягкихъ формахъ? Удивительное дёло — наши литературныя да и всякія другія понятія. Вѣчно предлагаются вопросы, почему земледѣлецъ пашетъ поле грубымъ желѣзнымъ плугомъ или сошникомъ! Да чѣмъ же иначе можно вспахать плодородную, но тяжелую на подъемъ почву? Ужели можно не понимать, что безъ войны не рѣшается ни одинъ важный вопросъ, а война ведется огнемъ и мечемъ, а не дипломатическими фразами, которыя умѣстны только тогда, когда цѣль борьбы, веденной оружіемъ, достигнута? Беззаконно нападать только на безоружнаго и беззащитнаго, на старцевъ и калѣкъ; а поэты и литераторы, противъ которыхъ выступилъ Надеждинъ, были не таковы: они были люди сильные и умѣвшіе владѣть оружіемъ. За нападенія ему заплатятъ нападеніями, по крайней мѣрѣ, не менѣе жесткими.

Полемика, возбужденная статьями Надоумко, составляеть едва ли не важнъйшій эпизодъ этого рода въ исторіи всего пушкинскаго періода. Всъ журналы, кромъ «Атенея», не посъщаемаго никъмъ, почти всъ альманахи единодушно ополчились противъ «Въстника Европы». Всъ затронутые Надеждинымъ литераторы соединились противъ его статей. «Московскій Телеграфъ» и «Съверные Цвъты» были главными дъйствователями въ этой борьбъ за собственную честь и жизнь. Пушкинъ и Полевой были предводителями нападающихъ. Оставляя безъ вниманія многихъ бойцевъ, не достойныхъ памяти, сосредоточимъ вниманіе на подвигахъ, совершенныхъ этими главными и ихъ сподвижниками.

Первымъ, какъ и слёдовало ожидать, вышелъ на дерзкій вызовъ Полевой. На него Надоумко нападалъ съ перваго раза еще прямёе и жесточе, нежели на Пушкина. Всё насмёшки надъ тёмъ, что у насъ не понимаютъ пустоты и бёдности нашей литературы, напротивъ,

182

называють нашихъ поэтовъ Байронами, относились прямо къ нему, главѣ тогдашней журналистики. Онъ не замедлилъ отвѣтомъ: въ первомъ же нумерѣ «Телеграфа», вышедшемъ послѣ той книжки «Въстника Европы», гдъ находилось начало первой статьи Надеждина («Литературныя Опасенія за будущій годъ), онъ помѣстилъ очень хорошо и вдко написанную тираду. въ которой, впрочемъ, говорилось болёе о редакторё «Вёстника Европы», Каченовскомъ, нежели о статы; Надоумко или ея авторѣ. Надеждинъ отвѣчалъ на его возраженія также ёдко. Онъ могъ отвёчать, потому что сознаваль свою силу. Но Каченовский вздумаль для своей защиты прибѣгнуть не къ обыкновенному литературному оружію, а къ странному и вовсе непохвальному средству и объявилъ объ этомъ въ примѣчаніи къ возраженіямъ Надоумки на статейку «Телеграфа». Разумвется, дело кончилось къ его собственному стыду, решительною неудачею. Тогда то градомъ посыпались на него, и справедливо, насмѣшки и упреки со всѣхъ сторонъ. Полевой напечаталъ длинную статью «Литературныя Опасенія за кое-что», въ которой была подробно просмотрѣна вся его литературная и ученая дѣятельность, и доказано, что его произведенія, до той поры (1829) напечатанныя, ни числомъ своимъ, ни темъ болев качествами, вовсе не оправдывають громкой извѣстности, которою онъ пользуется. Самъ Пушкинъ помѣстилъ въ «Сверныхъ Цввтахъ» превосходно написанную статью, въ которой изложилъ приключение Каченовскаго въ самомъ смѣшномъ видѣ. Такъ какъ эта статья не вошла ни въ издание Пушкина, сделанное г. Анненковымъ, ни въ прежнее изданіе, то мы въ приложеніи II сообщаемъ ее читателямъ, окруживъ, для большей ясности, другими отрывками, касающимися этого случая. Эпиграммы, ёдкія статьи и статейки сыпались на «Вёстникъ Европы» со всёхъ сторонъ, сначала преимущественно падая на редактора, но вскорѣ еще въ гораздо большемъ количествѣ и на автора статей, когда всё увидёли, что Надоумко не просто прислужникъ Каченовскаго, а самостоятельное лицо, которому нельзя зажать ротъ, нападая на Каченовскаго. Всв знаменитвишія эпиграммы Пушкина написаны по этому случаю. Изъ нихъ большая часть еще направлены на Каченовскаго и вообще на его журналь, прямо не касаясь эксъ-студента, потому что, когда другіе обратили на него главное вниманіе, Пушкинъ уже пересталъ писать эпиграммы по поводу статей Надочмки, увидевь своего сильневишаго защитника въ томъ, кого считалъ злёйшимъ врагомъ.—По случаю статей Надоумки явилось и «Собраніе Насёкомыхъ», въ которомъ стихъ:

Вотъ \*\*\*\* злой паукъ,

надобно читать:

Воть Каченовскій, злой паукъ.

и «Литературное Извѣстіе» (въ самомъ заглавіи показано отношеніе къ «Литературнымъ Опасеніямъ»).

> Въ Элизіи Василій Тредьяковскій (Преострый мужъ, достойный много хвалъ) Съ усердіемъ принялся за журналъ. Въ сотрудники самъ вызвался Поповскій, Свои статьи Елаганъ объщалъ; Кургановъ самъ надъ критикой хлопочетъ: Блеснуть умомъ «Письмовникъ» снова хочетъ, И, говорятъ, на дняхъ они начнутъ, Благословясь, сей преполезный трудъ,— И только ждетъ Василій Тредьяковскій, Чтобъ подоспълъ Михайло \*\*\*\* (Каченовскій).

Къ нему относится также эпиграмма, написанная по поводу того что въ одной изъ статей «Русскаго Вѣстника» было упомянуто о предъидущихъ эпиграммахъ, какъ о «камешкахъ, которыми Пушкинъ бросаетъ въ людей, говорящихъ ему правду».

> Какъ сатирой безъимянной Ликъ Зоила я пятналъ, Признаюсь, на вызовъ бранный • Возраженій я не ждалъ. Справедливы ль эти слухи? Отвъчалъ онъ? Точно ль такъ? Въ полученьи оплеухи Расписался мой дуракъ?

Кромѣ того, еще одна приведена нами въ приложенія II. Къ этимъ четыремъ, вошедшимъ въ «Полное Собраніе Сочиненій Пушкина», прибавимъ пятую, не вошедшую въ него и уже приведенную нами въ № VII «Современника» прошедшаго года:

> Тамъ, гдъ древній Кочерговскій Подъ Ролленомъ опочилъ, Дней новъйшихъ Тредьяковскій Колдовалъ и ворожилъ:

Дурень къ солнцу ставъ спиною, Подъ холодный "Въстникъ" свой Прыскалъ мертвою водою, Прыскалъ чжиду живой.

Читателю извёстно, что Каченовскій вздумаль попробовать, нельзя ли русскую ореографію пріучить къ соблюденію въ греческихъ словахъ буквъ греческой ореографіи, какъ соблюдается она въ западныхъ языкахъ; потому онъ писалъ въ «Вёстникѣ Европы»: енеусіасмъ, Еугеній, політіка и проч. Противъ самого Надоумки написана «Притча»:

Картину разъ высматривалъ сапожникъ и т. д.

имъющая въ рукописи, по замъчанію г. Анненкова, эпиграфъ: «По всему видно, что онъ семинаристъ» (не приводимъ ея вполнъ, потому что напечатана была она ужь много лътъ спустя послъ того, какъ написана), и другая:

> Мальчишка Фебу гимнъ поднесъ. «Охота есть, да мало мозгу. А сколько лѣтъ ему?» вопросъ. — Пятнадцать. «Только-то? Эй, розгу!» За симъ принесъ семинаристь Тетрадь лакейскихъ диссертацій, И Фебу вслухъ прочелъ Горацій, Кусая губы, первый листъ. Отяжелѣвъ, какъ отъ дурмана, Сердито Фебъ его прервалъ И тотчасъ взрослаго болвана Поставить въ палки прикалалъ.

Горацій, а не кто другой, читаетъ «лакейскія диссертаціи болвана-семинариста» не для одной риемы, а потому, что Надоумко очень часто цитовалъ Горація. А самая эпиграмма возникла изъ извёстной эпиграммы Василья Львовича, дяди Пушкина:

Какой-то стихотворъ (довольно ихъ у насъ), и проч.

по тому случаю, что въ первой статъв Надоумки о «Полтавѣ» есть слёдующее мёсто: Флюгеровскій (романтикъ) говорить, что Пушкинъ—геній. Незнакомецъ-старикъ, въ словахъ котораго излагаются собственныя мысли автора, говорить, что признаетъ Пушкина геніемъ тогда, когда онъ создаетъ что нибудь истинно великое, а теперь въ немъ видѣнъ только огромный талантъ. Недоумко спрашиваетъ его: неужели же ошибается «Сынъ Отечества»: ...Тамъ напечатано, помнится такъ: "Сомніваюсь, чтобы между явными противниками Пушкина были такіе которые бы не сознались, что онъ геній. Пушкинъ началъ писать въ такихъ літахъ, когда невозможно ділать усилій, чтобъ быть стихотворцемъ". Что вы на это скажете?

Незнакожецъ. То, что сей наборъ словъ едва ли понятенъ самому тому, съ чьего пера онъ стекъ. Начать писать слишкомъ рано — еще не признакъ генія. Въ противномъ случак, пятнадцатилътній юноша, котораго исторію разсказалъ такъ забавно почтеннъйшій дядюшка обсуживаемаго нами теперь поэта (съ примъчаніи прибаелено: Незнакомецъ, въроятно, разумълъ прекрасную басню В. Л. Пушкина, къ коей Аполлонъ вершитъ судъ свой надъ однимъ пятнадцатилѣтнимъ поэтомъ), былъ бы, по всъмъ признакамъ-геній.

Это самая грубая изъ всёхъ выходокъ Надоумки, относящихся къ Пушкину, и мы вовсе не хотимъ доказывать, что она деликатна. Мы хотимъ только дать читателю сравнить, въ чьихъ словахъ больше жесткости—въ словахъ ли критика, или въ словахъ поэта. Но другой такой выходки на Пушкина мы не найдемъ у Надоумки, и едва ли можно сказать, чтобы въ полемикъ своей противъ Пушкина онъ, кромъ этого случая, переступалъ границы, возлагаемыя не говоримъ: тогдашними, но и нынътиними понятіями о литературныхъ приличіяхъ.

Всѣ были душевно возмущены статьями Надоумки, какъ мы сказали, и даже «почтеннѣйшій дядюшка» Василій Львовичъ почелъ своею обязанностью написать, по случаю, о которомъ мы упоминали, стихотвореніе, въ оправданіе себя отъ возведеннаго на него соумышленничества съ Надоумкою и въ защиту обижаемаго племянника.

Посмотримъ теперь, какъ возставалъ противъ Надеждина другой, сильнѣйшій тогда послѣ Пушкина человѣкъ, Н. А. Полевой, журналъ котораго былъ единственнымъ, имѣвшимъ серьезное вліяніе на публику.

Въ приложении II у насъ вполнѣ приведены изъ статьи «Телеграфа» по поводу «Литературныхъ Опасеній» всѣ замѣчанія, прямо относящіяся къ Надоумкѣ. Онъ опровертъ ихъ совершенно, наговоривъ новыхъ колкостей и разоблачивъ нѣсколько промаховъ «Телеграфа». «Телеграфъ» обѣщалъ дать о «Литературныхъ Опасеніяхъ за будущій годъ» особенную подробную статью; но она не являлась. Только во второй, подробнѣйшей статьѣ «Телеграфа» противъ Каченовскаго, которой, въ насмѣшку надъ статьєю Надоумки, дано обыло заглавіе «Литературныя Опасенія за кое-что» (то-есть за ученую славу редактора «Въстника Европы»), выведенъ былъ «Желтякъ» (житель желтаго дома, сумасшедшій), который усиливался защищать ученые труды Каченовскаго и говориль фразами Надоумки. но принужденъ былъ соглашаться, что Каченовскій — самый плохой ученый. Греческій эпиграфъ къ этой стать быль также насмешкою надъ Надоумкой. Но тѣмъ и ограничились опроверженія, которыми ему грозили. Долго послѣ того, несмотря на множество жестокихъ нападеній отъ него на Полеваго, полемикъ противъ него не было посвящено и нъсколькихъ строкъ къ ряду. Всъ возраженія ему ограничивались тёмъ, что довольно часто имя Надоумки презрительно упоминалось кстати, когда дёло шло о какихъ нибудь бездарныхъ писакахъ или оскорбителяхъ, которые не достойны отвёта. Чему приписать такую скромность? Во-первыхъ, скажемъ къ великой чести Н. А. Полеваго, тому, что онъ не любилъ полемики: онъ прибѣгалъ къ ней только въ рѣдкихъ случаяхъ и только по необходимости. Другою причиною было дъйствительное презръніе къ такому безсильному врагу, какъ «Въстникъ Европы»: этотъ журналъ имѣлъ самую жалкую репутацію въ публикѣ и едва ли имель читателей на беломъ свете. Мы сделаемъ читателю вопросъ можно и предполагать еще третью причину того, что Полевой такъ долго не возражалъ Надеждину, когда увидимъ характеръ возраженій, сдёланныхъ ему «Телеграфомъ» впослёдствіи времени. Болѣе полугода прошло такимъ образомъ безъ отвѣта Надоумкѣ. Наконецъ явилось замѣчаніе о стихахъ, помѣщенныхъ Надеждинымъ въ «Русскомъ Зрителѣ» \*) съ полной подписью его имени. Кто такой этотъ Н. И. Надеждинъ?-спрашивала рецензія. Никому не извѣстно, чтобы существовалъ такой писатель. Мы спрашивали о немъ-никто не могъ отвѣчать. «Одинъ литераторъ утверждалъ что имя Н. И. Надеждинъ должно быть псевдонимическое, и стихи, въроятно, заимствованы изъ ненапечатанныхъ до нынѣ бумагъ покойнаго профессора элоквенція В. К. Тредьяковскаго, а не сочинены въ наше время. Кто когда либо кромѣ Тредьяковскаго писаль такие стихи? Кто, особенно въ наше время, станетъ писать такіе стихи?» Потомъ опять встрѣчаются только бѣглыя упомина-

<sup>\*)</sup> Въ первые д ва или три года своей литературной дъятельности Надеждинъ печаталъ довольно много стиховъ. Направление въ нихъ было шиллеровское; художественная сторона, дъйствительно, слаба.

нія о жалкомъ зоилѣ Надоумкѣ. Еще черезъ полгода былъ помѣщенъ довольно большой разборъ отрывка изъ его готовившейся къ изданію диссертаціи о романтической поэзіи. Разборъ носилъ заглавіе «Литературные Пріиски» и объявлялъ, что всѣ основныя мысли диссертаціи похищены у Аста и Штуцмана, что было подтверждаемо общирною выпискою изъ послѣдняго философа. Наконецъ явилась самая диссертація (на латинскомъ языкв), и Н. А. Полевой написаль ся разборь, памятный въ исторіи нашей полемики по остроумію и чрезвычайной різкости. Латинская диссертація Надеждина разбирается вмёстё съ полуграмотною книжкою: «О трагедіи грековъ, французовъ и романтиковъ. Сочиненіе белебъевскаго уъзднаго землемъра Виктора-Оомы Товарницкаго», и начинается благодарностью Товарницкому «за его шутку, весьма милую и острую»,-Полевой называеть книжку Товарницкаго пародіею на сочиненіе Надеждина, котораго считають защитникомъ классицизма; но, говоритъ Полевой, въ пародіи остроумнаго белебъевскаго землемвра упущена изъ виду отличительная черта рус-СКИХЪ КЛАССИКОВЪ: ОНА СОСТОИТЪ ВЪ ТОМЪ, ЧТО «ВСЕ ПРИЛЬНУЛО КЪ нимъ снаружи, что ихъ мнѣнія, будучи не слѣдствіемъ внутренняго убѣжденія, не собственной (хотя неправильно развитой) мысли, представляють нелёпую смёсь, разнородную, странную сложность противоръчій, лишенную всякой формы и всякихъ приличій».

"Русскій классикъ долженъ, во-первыхъ, украсть что нибудь у нѣмцевъ францувовъ, англичанъ, переврать это и потомъ утверждать что нибудь самое нельпое, самое пошлое, передъ чъмъ лагарповы, баттёвы, бауръ-лорміановы сужденія казались бы солнцемъ свѣтозарнымъ, во-вторыхъ, онъ долженъ цитоваться, особенно латинью (если же можно, по гречески: это еще лучше) и засыпать свои доказательства фразами, нахватанными изъ Горація, Лукана, Буало, Блера и проч.; третье -и самое важнѣйшее-онъ долженъ громко вопіять о разврать, о погибели вкуса, должень искусно соединять съ этимъ мысль, что романтизмъ есть то же, что атеизмъ, шеллингизмъ, либерализмъ, терроризмъ, чадо безвѣрія и революціи; долженъ сильно вопить о славѣ Державина, Ломоносова, Хераскова, Поповскаго, Кострова, Петрова, Майкова. Къ этому надобно съ горечью прибавить, что нынѣ пишутъ разбойничьи поэмы, а не гремять торжественными одами. Туть должно исчислить наши побъды въ которыхъ, разумѣется, классикъ столько же участвовалъ душою и тѣлонъ, сколько онъ понимаетъ что говоритъ. Въ заключение, четвертое, надобно какъ можно надуте заговорить о славь Россіи вообще, о возвышеніи нашемъ надъ всёми народами, о величія предковъ, о просв'єщеніи Россія при Ярославі в

Мономахѣ, о Баявѣ, о Петрѣ Могилѣ, "Словѣ о Полку Игоревомъ", Сильвестрѣ Кулябкѣ, яко доводахъ нашей славы".

«Если бы г. уёздный белебёвеккій землемёръ написалъ свою пародію по этой программё (продолжаетъ Полевой), она еще ближе подходила бы къ нашимъ классическимъ диссертаціямъ. И пусть не думаютъ читатели, что на классиковъ взводится небывальщина: диссертація Надеждина—свёжее доказательство, что разсужденія ихъ дёйствителъно таковы, какъ предписываетъ эта программа. Опровергать Надеждина не стоитъ: что смёшно, то неопасно».

"Вотъ основаніе этой диссертаціи, годной въ кунсткамеру литературныхъ рёдкостей: г. Надеждинъ начиталъ гдё-то, что донынъ поэзія бывала первобытная, классическая и романтическая; начиталь онь еще, что классическая поэзія кончилась съ греками; узналъ въ добавокъ, что поэзія, начавшаяся въ новомъ мірѣ, среднихъ временъ, названа романтическою. Тутъ началъ г. Надежденъ мыслить-и что же вымыслилъ? что и романтическая поэзія ръшительно кончилась. Что же такое творенія Гёте, Байроновъ, Муровъ, Пушкиныхъ? Положимъ, что вы правы; но чего же вы хотите? Признаемся, мы ничего не поняли. Кажется, что г. Надеждинъ хочетъ какого-то соединенія романтизма съ классицизмомъ; но какъ, для чего-пусть это разгадываютъ другіе. Видимъ, что мысль въ основаніи нелёпа; но, за всёмъ тёмъ, лучше сознаться, что мы худо ее понимаемъ. Гдё нёть ни логическаго, ни грамматическаго смысла, тамъ не стыдно сознаться въ незнании. Одно только весьма ясно замѣтно у г. Надеждина: слѣды школьной ферулы, и подъ эту ферулу хочется ему подвести всёхъ. Неудачный опыть ся надъ г. Надеждинымъ едва ли можеть быть доказательствомъ справедливости его словъ.

"Изучение древности добывается не безъ кроваваю пота". Ясно, что кровавый потъ намекаетъ на ферулу и скамейку, вразумляющия бурсаковъ. Но кто еще сомнѣвается, пусть читаетъ далѣе:

> «Сей флейтщикъ, пъснями планяющій собранье, «Учился и терпаль старийшихъ наказаные.

«Итакъ, прежде нежели приниматься за письмо, должно учиться, учиться, не премѣнно учиться». Очень рады и совѣтуемъ; только надобно доучиться, а иначе будемъ походить на какого нибудь недоумку, который, что слово скажетъ, то и видно, что онъ въ бурсѣ и не досѣченъ и не доученъ»!

Стоить ли такое разсуждение опровержений? продолжаеть Полевой.— Нѣтъ! пародія г. Товарницкаго «померкаеть передь этимъ оригиналомъ», который вполнѣ осуществляеть «представленный нами выше сего планъ для русской классической диссертаціи, ибо:

«1) Основныя мысли бъ ней чужія, взятыя у Штуцмана и Аста (ссылка на Литературные Пріиски, о которых говорили мы выше). 2) Сін мысли не поняты г. Надеждинымъ, и выводъ изъ нихъ есть этому доказательство. 3) Кенужныхъ разноязычныхъ цитатъ въ диссертаціи конца нътъ. 4) Романтизмъ представляется исчадіемъ безбожія и революціи. 5) Говорено вкривь и вкось о всёхъ европейцахъ, всё обруганы, и указано на Россію, на упадокъ патріотизма въ Россіи, на Баяна, Петрова, Кострова, Ломоносова, Румянцова. Этоть приторный патріотизмъ есть вёнецъ теоріи г. Надеждина. И такое созданіе осмѣлился онъ представить на судъ почтенныхъ профессоровъ Московскаго Университета! Изъ этого созданія помѣстили отрывки два почтенные профессора въ издаваемыхъ ими журналахъ!... Стыднися за почтенныхъ издателей «Вѣстника Европы» и «Атенея», и предоставляемъ диссертацію г. Надеждина ученикамъ латинскаго класса въ уѣздныхъ училищахъ».

Разборъ этотъ былъ написанъ съ большимъ умомъ, не только съ чрезвычайною ѣдкостью. Онъ убилъ диссертацію во мнѣніи публики. И, однако же, на какихъ основаніяхъ идеи Надеждина были объявлены нелѣпыми? Полевой самъ объяснилъ это: когда впослѣдствіи между «Телеграфомъ» и «Телескопомъ» велась жаркая полемика, Полевой напомнилъ публикѣ о «нелѣпой» диссертаціи Надеждина слѣдующимъ объявленіемъ:

Въ книжной давкѣ Амоса Курносова принимается подписка на новую книгу, подъ названіемъ: "Сорванная маска съ философа-самозванца, или Кузенъ передъ судомъ Аристарха Николаевича Надоумки, филологико-критикоисторическо-ирритабильно-сатирическое изслѣдованіе, сочиненное Иваномъ Вѣлоомутовымъ, съ эпиграфомъ изъ повѣсти М. П. Погодина: "Гдѣ я? въ вертепѣ нищихъ, воровъ, площадныхъ мошенниковъ! И воть какія происшествія, другъ мой, не производять во мнѣ никакого болѣзненнаго ощущенія! Удивительное явленіе"! ("Телескопъ" 1872 г., № 7, стр. 362). Въ семъ новомъ, достойномъ особеннаго вниманія творенія г. Бѣлоомутова доказывается явно, что Кузенъ есть шарлатанъ и обманщикъ, что онъ обокралъ нѣмецкихъ философовъ, не понялъ ихъ, переврадъ и только гнуснымъ краснорѣчіемъ своимъ заставилъ Европу думать, будто и онъ не послѣдняя спица въ колесницѣ современнаго мышленія. Ясно также доказывается и подтверждается тутъ, что, каждый русскій студентъ смыслитъ философію больше Кузена" \*).

190

<sup>\*)</sup> Бѣломутовъ-потому, что подъ нѣкоторыми статьями Недоумки выставлено, для обозначенія мѣста, откуда онѣ присланы, "Бѣлый Омутъ" (има села, въ которомъ родился Надеждинъ). Эпиграфъ взятъ изъ повѣсти г. Погодина, вѣроятно, потому, что однимъ изъ первыхъ поводовъ къ полемикѣ была статья г. Погодина "о Московской Выставкѣ". Филологико-критико и т. д.-пародія многосложнаго заглавія диссертація Надеждина: Dissertatio historico-critico-elencrica (историко-критико-полемическая); но дѣло въ томъ, что, по обычаю новыхъ латинистовъ, подобная многосложность требуегся для изящности латинскаго слога. Не нужно прибавлять, что "обокралъ, перевралъ" и проч.-буквальное повтореніе выраженій, употребленныхъ Полевымъ въ разборѣ диссертаціи Надеждинъ.

Итакъ, вотъ почему мысли Надеждина показались нелёпы Полевому: онё были несогласны съ философіею Кузена; а основная ошибка Надеждина, какъ видимъ, состояла, по мнёнію Полеваго, въ томъ, что онъ предпочиталъ нёмецкихъ философовъ Кузену, философію котораго осмёливался признавать не заслуживающею вниманія.

Послѣ этого «Телеграфъ» чаще прежняго упоминаетъ о Надоумкв и Надеждинь, но по прежнему всегда только въ несколькихъ словахъ. Когда Надеждинъ сталъ издавать «Телескопъ», Полевой мало по малу вовлеченъ былъ въ болѣе общирную полемику съ нимъ и иногда по нескольку месяцевъ не выпускалъ ни одной книжки «Телеграфа» безъ статей и статеекъ противъ Надеждина. Надобно признаться, что онъ былъ вынуждаемъ къ тому безпрестанными нападеніями. Но, между твиъ, какъ нападенія «Телескопа» очень часто касались предметовъ серьезныхъ, изобличали важные промахи въ «Телеграфв», чвмъ отввчалъ на это «Телеграфъ»? Онъ нападалъ на слогъ, на непонятность различныхъ философскихъ терминовъ. Однажды; когда въ «Телескопѣ» была напечатана статья Гульянова, переведенная съ французскаго, съ приложеніемъ къ русскому переводу и французскаго текста, «Телеграфъ» началъ доказывать, что въ переводъ есть грубыя ошибки, что, слёдовательно, Надеждинъ не знаетъ по-французски. Улики въ незнаніи были такого рода: вмѣсто «овальныя рамки соприкасаются» надобно было перевести «продолговатые ободочки соединяются между собою», и т. п. Но и въ этомъ потерпѣлъ «Телеграфъ» неудачу: оказалось, что русскій переводъ статьи Гульянова былъ сдѣланъ самимъ же Гульяновымъ. Потомъ, когда Надеждинъ, въ 1832 году, сталъ печатать обертку своего журнала безъ знаковъ препинанія въ строкахъ крупнаго шрифта (какъ это и вошло теперь въ обычай), «Телеграфъ» сталъ смѣяться надъ «1832-рымъ Телескопомъ», доказывая, что «Телескопъ» не знаетъ правилъ объ употреблении точки: видите ли, грамматика требуетъ, чтобы было напечатано такъ:

1832.

#### телескопъ.

а не просто (безъ точки):

1833

#### телескопъ

Когда «Телескопъ» шутливо отвѣчалъ на это, что несчастная точка въ заглавіи есть пункть, на которомъ запнулся «Телеграфъ», журналъ Полеваго, не понимая, что противникъ въ этомъ случав играеть словами, серьёзно началь доказывать, что «Телескопь» не знаетъ, что «точка» и «пунктъ»-одно и то же слово, и не понимаетъ смысла слова «пунктъ». Въ третій разъ, по случаю того, что Надеждинъ, въ насмѣшку надъ романами одного тогдашняго писателя, сталъ иронически увърять, что произведенія Александра Анфимовича Орлова лучше этихъ романовъ, и Пушкинъ, вздумавъ продолжить эту шутку, напечаталь въ «Телескопѣ» свои знаменитыя статейки, подписанныя псевдонимомъ Өеофилакта Косичкина, «Телеграфъ» серьезно началъ увѣрять, что Надеждинъ хвалить А. А. Орлова, и доказывать тёмъ безвкусіе Надеждина. Не будемъ продолжать этого исчисленія: намъ ни мало не пріятно говорить о неудачахъ «Телеграфа», которому такъ много обязана русская литература. Мы не стали бы приводить и этихъ примеровъ, если бы увърены были, что безъ всякихъ доказательствъ читатели повърятъ основательности нашего мнёнія. Оно состоить въ томъ, что Н. А. Полевой могъ играть только жалкую роль въ спорахъ съ своимъ противникомъ. Впрочемъ, ошибся бы тотъ, кто вздумалъ бы выводить изъ этого слёдствія, неблагопріятныя именно для Н. А. Полеваго: не онъ одинъ, а рѣшительно никто въ тогдашней нашей литературѣ не могъ быть достойнымъ противникомъ Надеждину. Въ этомъ согласится каждый, кто знаетъ нашу тогдашнюю литературу. Мы избавляемъ читателя оть подробнейшихъ доказательствъ, предполагая, что они нужны развѣ для немногихъ. Мы боимся, что утомили читателя выписками, да и статья наша приняла уже объемъ болѣе общирный, нежели мы того хотѣли бы.

Мы останавливались такъ долго на полемикъ, возбужденной статьями Надоумки, и сдъланномъ Полевымъ разборъ диссертація Надеждина потому, что эти факты имъли ръшительное вліяніе на мнъніе огромнаго большинства публики и литераторовъ о Надеждинъ, какъ критикъ. Тогда всъ ахнули и возопили: «зоилъ, педантъ, шарлатанъ!» и до послъдняго времени, не вникая въ сущность дъла, повторяли: «Надеждинъ былъ хулителемъ Пушкина—о, варваръ безъ вкуса и стыда! Надеждинъ выдавалъ мысли, взятыя изъ Аста и Штуцмана, за свои собственныя—о, шарлатанъ! Надеждинъ говорилъ школьною датынью, шпиговалъ свои статьи греческими цитатами-о, педантъ!»

На самомъ дѣлѣ такъ много горячиться намъ не изъ чего. Если Надеждинъ былъ чёмъ неправъ, то развё тёмъ, что съ жаромъ увлеченія заговориль о предметахь, которые не стоили того, чтобы серьезно ими заниматься. Онъ и самъ очень хорошо понималъ это: оттого у него часто среди горькихъ или пламенныхъ тирадъ вырывается невольная улыбка, — вдругъ онъ вспомнитъ: «да надъ чёмъ я хлопочу? да стоить ли горячиться? Да не смёшонъ ли я. говоря съ любовью и гифвомъ»? - и все-таки онъ не могъ удержаться: привязанность къ самому родному брала верхъ надъ щопотомъ разсудка: «не стоитъ объ этомъ говорить!»--и онъ опять бился съ жаромъ, достойнымъ болѣе крупнаго предмета страсти, нежели наша тогдашняя литература. Простимъ ему увлечение: вѣдь онъ тогда былъ молодъ; притомъ же, и всё другіе, увлекавшіеся потомъ подобно ему, ошибались подобно ему: игра не стоила свѣчъ. Ну, что они выиграли? То, что мы съ вами, читатель; вспоминаемъ о нихъ съ признательностью? Да стоило ли убиваться для пріобрѣтенія признательности той маленькой горсти людей, которая составляеть у насъ такъ-называемую публику? Ну, какую пользу принесли они? Ту, что мы отъ нихъ научились чему нибудь доброму? Да многому ли мы научились? Многому, очень многому, нечего сказать! Стоило портить свою грудь, пренебрегать другими, лучшими карьерами, для того, чтобы образовать умъ и сердце пяти съ половиной человѣкъ, которые, къ довершенію счастія, забыли почти все, о чемъ толковали имъ съ такою горячностью! Нёть, здравый разсудокъ говорить, что лучше было бы покачать головой и не поднимать гласа вопіющаго въ пустынь.

Однакожь, такъ какъ они уже сдѣлали ту ошибку, что любили насъ съ вами, читатель, и хотѣли намъ добра, то постараемся же припомнить хотя часть того, чему они желали научить насъ. Теперь рѣчь зашла у насъ о Надеждинѣ: посмотримъ же, чего, хотѣлъ онъ, какъ критикъ.

Въ то время, какъ онъ готовидся выступить на литературное поприще, литература наша страдала чрезвычайною поверхностностью. Литератору нѣтъ необходимости быть особенно ученымъ; но онъ не долженъ быть человѣкомъ легкомысленнымъ и поверхностнымъ. А тогда почти всё лучшіе люди были таковы. Самъ Н. А. Полевой, серьезнійшій изъ нихъ, такъ пылко желалъ осуществленія того, чего желалъ для русской литературы, что воображаемое принималъ уже за осуществленное и разділялъ общее упоеніе нашими дивными подвигами въ области литературы. Къ чему вело это самообольщеніе? ровно ни къ чему хорошему. Къ чему вело это самообольщеніе? ровно ни къ чему хорошему. Никто не понималъ того, чімъ онъ восхищался; никто не понималъ, что радоваться, собственно говоря, было еще нечему. А всё радовались и восхищались. Сами не могли въ прозі написать ни о чемъ порядочной статейки, въ двадцать страничекъ, не говоримъ: книги, въ поэзіи иміли только нісколько лирическихъ пьесъ истинно прекрасныхъ, а больше ничего выдерживающаго критику, не иміли ни одной сносной прозаической повісти, не говоримъ ужь: романа, ни одной поэмы въ стихахъ, которая была бы прочувствована, а не пропіта съ чужого голоса, — а ужь воображали, что постигли всю мудрость земную, что иміютъ довольно хорошую литературу; то были невинныя,

Златыя игры первыхъ дней!

Юныя мечты, сладкія мечты, какъ наивно прекрасны вы были!

Есть законная пора самообольщеній. Но всякое самообольщеніе, должно имѣть свой срокъ, или оно станеть вреднымъ. Срокъ этотъ приближался. Новое поколѣніе подростало, съ новыми требованіями, съ болѣе глубокими стремленіями. Веневитиновъ былъ раннимъ провозвѣстникомъ этого поколѣнія; но онъ умеръ, едва сказавъ первое свое слово, еще ничего не успѣвъ совершить...

Все продолжалось, повидимому, прежнимъ порядкомъ. И опять явился человѣкъ, все еще нѣсколькими годами опередивъ поколѣніе, которое должно было понять его. Онъ не погибъ такъ рано какъ Веневитиновъ, не успѣвъ подать руку новому пеколѣнію; но когда онъ явился, никто еще не могъ ему сочувствовать, и долго онъ былъ предметомъ общаго изумленія. И самъ онъ не могъ еще указать ни на кого, кто былъ бы человѣкомъ, какихъ желалъ онъ. Все, что видѣлъ онъ вокругъ себя, было достойно только разрушенія и отрицанія. И онъ явился какимъ-то злымъ духомъ отрицанія и разрушенія. Таково было положеніе Надоумки въ нашей литературѣ.

Онъ одинъ тогда понималъ вещи въ ихъ истинномъ видѣ. Его не понялъ никто: и потому, что онъ высказывалъ истину очень горькую для тѣхъ, кому говорилъ ее, и потому, что высказывалъ

ł

ее горько, и, болёе всего, потому, что основанія, на которыхъ опирались его приговоры, были незнакомы никому. Нёмецкая философія, питомцемъ которой онъ былъ, неизвёстна была никому. Всё видёли только, что онъ противорёчитъ французскимъ книжкамъ, изъ которыхъ была почерпнута вся наша тогдашняя мудрость — и его объявили безумцемъ. Чего онъ хочетъ, не понималъ никто, потому что у насъ не было ничего подобнаго тому, чего хотёлъ онъ, — и всёмъ показалось, что онъ только хочетъ бранить и унижать нашу литературу.

И, однако же, чёмъ онъ былъ недоволенъ въ литературѣ? Тёми поэтами, надъ сочиненіемъ которыхъ тратились всѣ наши силы, восхищение которыми отнимало всякую мысль о возможности чего нибудь лучшаго. Нынѣ кто не называеть этихъ поэмъ детскими произведеніями? Онъ возставаль противъ Пушкина; но извѣстны ли были тогда созданія Пушкина, передъ которыми мы теперь преклоняемся? «Бориса Годунова», «Каменнаго Гостя», «Мѣднаго Всадника», повъстей въ прозъ,-ничего этого еще не было. Были только поэмы въ байроновскомъ родѣ, надъ которыми потомъ смѣялся самъ Пушкинъ, - поэмы не прочувствованныя, странныя подражанія байроновской формѣ, безъ всякаго пониманія байроновскаго духа. И развѣ потому возставаль онъ противъ этихъ поэмъ, что хотълъ унизить талантъ Пушкина? Напротивъ, никто такъ рѣзко не замѣчалъ безграничной разницы между Пушкинымъ и другими тогдашними знаменитостями; а вѣдь тогда никто, кромѣ его, не замѣчалъ этой разницы. И развѣ онъ унижалъ въ поэмахъ Пушкина то, что въ нихъ есть хорошаго? Напротивъ, онъ безусловно хвалилъ въ нихъ отдёльныя картины природы и граціозныя сцены изъ современнаго быта,-единственное, что мы теперь находимъ въ нихъ прекраснымъ. Онъ такъ хорошо понималъ это, что «Графа Нулина» ставилъ выше «Бахчисарайскаго Фонтана». Но онъ все-таки осуждалъ Пушкина? Однако, за что же? за то, что предполагалъ, будто Пушкинъ удовлетворяется своими прежними произведеніями и не думаеть о томъ, что еще не создаль произведеній, вполит достойныхъ своего великаго таланта. Въдь это недовольство, котораго источникъ — очень высокое мнѣніе о талантъ Пушкина. А когда Пушкинъ издалъ «Бориса Годунова», онъ одинъ оцѣнилъ это произведеніе, въ послѣдней статьѣ, подписанной именемъ Надоумки. И, наконецъ, развѣ онъ возставалъ

13#

именно противъ Пушкина? Онъ доказывалъ только, что вся наша тогдашняя литература вовсе не такъ богата, какъ тогда всё были увѣрены. И если мы вникнемъ въ сущность его статей, мы увидимъ, что если никто не судилъ о нашей литературѣ такъ строго, какъ онъ, то и никто не превозносилъ такъ Пушкина, какъ онъ. Онъ первый высказалъ о характерѣ и силахъ его таланта тѣ понятія, которыя господствуютъ до сихъ поръ. Кажется, этого довольно, чтобы не считать его зоиломъ.

Статьи Надоумки были печальны — онъ ли виновать въ томъ? Но онѣ содѣйствовали приготовленію лучшей будущности. Развѣ онъ отчаявался въ лучшей будущности, развѣ не призывалъ ее? Прочтите хотя окончаніе его мрачной, жолчной статьи: «Сонмище Нигилистовъ». На Васильевъ вечеръ, наканунѣ того дня, когда солнце поворачиваетъ на лѣто, въ тотъ вечеръ, когда на Руси гадаютъ о будущемъ, выходитъ Надоумко изъ безпорядочнаго сонмища, гдѣ всѣ кричатъ, подъ хлопанье пробокъ, о талантахъ другъ друга, всѣ упоены чадомъ взаимныхъ похвалъ своимъ дивнымъ произведеніямъ, всѣ толкуютъ о пустякахъ, всѣ кричатъ о томъ, чего не понимаютъ; онъ идетъ домой, грустно думая объ общемъ ничтожествѣ всей этой превозносимой литературы. Нѣтъ ей выхода изъ безсильнаго и шумнаго хаоса... «Какъ нѣтъ? вдругъ спрашиваетъ онъ себя: ужели, въ самомъ дѣлѣ, нѣтъ»?

"Неужели для бёдной нашей литературы не будеть возврата съ зимы на. лёто? неужели ей вёчно мыкаться въ мрачеой преисподней губительнаго нигилизма?—Нётъ, подумалъ я: нётъ, это невозможно:

> ...Какъ бы ночь Ни динлася и неба ни темнила, А все разсвёта намъ не миновать!

Будетъ время, когда слово, наилучшее произведение наилучшаго создания Божия, проливаться будетъ отъ избытка сердца чистаго, раствореннаго святою любовью ко всему доброму, истинному и прекрасному!

> Еще лежить на небё тёнь, Еще далеко свётлый день! Но живъ Господь! Онъ знаетъ срокъ! Овъ вышлетъ утро на востокъ!

"Это будетъ, это будетъ, непремѣнно!"—повторялъ я самъ въ себѣ, взбираясь домой по высокой лѣстницѣ."—Но—прибавилъ я съ горестнымъ вздохомъ, отворяя двери передней...Но когда жь тому случиться?"

Тутъ раздались изъ сосёдней комнаты звонкіе годоса дівушекъ, півшихъ подблюдныя пісни:

> Кому вынется, тому сбудется, Тому сбудется, не минуется!

Дай Богъ, чтобы сбылось поскорбе! вскричалъ я, довершая остальное путешествіе до своей каморки.—Между тімъ, дремать нечего! Можеть быть, если я разъ-другой подамъ голосъ,—

> И пѣтухи начнуть мнѣ откликаться, И воздухъ утренній начнеть въ лицо мнѣ дуть!"

Безпристрастный читатель. вёроятно, согласится съ нами, что Надоумку нельзя считать зоиломъ, бросавшимъ грязью въ знаменитыхъ людей, изъ одного тщеславнаго желанія надёлать шуму. Остается сказать нёсколько словъ о его диссертаціи.

Къ сожалѣнію, она у насъ очень мало извѣстна, потому что написана на латинскомъ языкѣ. Его называли за то педантомъ; но латинской диссертаціи требовали правила докторскаго экзамена,--слёдовательно, Надеждинъ не виноватъ въ томъ, что написалъ свое разсуждение не по русски. Зная, что латынь не найдеть у насъ много читателей, онъ перевелъ любопытнъйшіе отрывки своего изсятдованія на русскій языкъ и помъстилъ въ журналахъ: чего же требовать больше? Только эти отрывки и были прочитаны людьми, которые такъ рѣшительно судили о его диссертаціи. Это бѣда была, впрочемъ, не главная: хуже всего было то, что ни Н. А. Полевой, ни другіе противники Надеждина не знали и не могли понять нѣмецкой философіи. А если бы знали, не пришло бы имъ въ голову говорить, что онъ выдаль чужія мысли за свои и исказиль ихъ. Основная идея у Надеждина, конечно, та же, что и во всей нѣмецкой философіи, отъ Фихте до нашего времени. И то правда, что ближайшимъ образомъ онъ былъ послѣдователемъ Шеллинга. Но дѣло въ томъ, что онъ пошелъ далѣе Шеллинга и приблизился, силою самостоятельнаго мышленія, къ Гегелю, котораго, какъ по всему видно, не изучалъ. Развивать эту мысль было бы здёсь неумѣстно. Но вто сличитъ диссертацію Надеждина съ «Эстетикою» Гегеля (изданною черезъ пять лётъ посл' диссертаціи Надеждина), тоть увидить, какъ близко къ нему подошель Надеждинъ. Это фактъ. Узнавъ его, нечего говорить объ Астахъ и Штуцманахъ \*). Надеждинъ, тогда двадцати-пятилѣтній юноша, стоялъ уже выше этихъ людей, не очень значительныхъ въ исторіи философіи. Это былъ умъ глубокій — вотъ все, что мы можемъ сказать по его первому философскому сочиненію, оставшемуся единственнымъ. И Полевой, думая сказать насмѣшку, сказалъ чистую правду: этотъ «русскій студентъ смыслилъ въ философіи больше Кузена», и не только Кузена, а многихъ мыслителей, которые и въ Германіи успѣли пріобрѣсть себѣ извѣстность, какъ самостоятельные ученики того или другаго великаго философа.

И вотъ этотъ человѣкъ, не только хорошо знакомый съ нѣмецкою эстетикою, но имѣвшій силу двигать эту науку вцередъ, занялся критикою: могъ ли онъ не произвесть рѣшительно новой эпохи въ нашей критикѣ, которая до него знала только поверхностные французскіе пріемы? И дѣйствительно, онъ заговорилъ о такихъ вещахъ, о которыхъ до него и не слыхивали: объ идеѣ, какъ душѣ художественнаго созданія, о художественности, какъ сообразности формы съ идеею, и т. д., и т. д. Мудрость неслыханная тогдашними нашими писателями и непостижимая для нихъ. О, наивныя времена, когда все это было новостью! Всѣ слушали, соображали, изумлялись, оскорблялись, махнули наконецъ рукою и рѣшили, что все это нелѣпость, порожденная педантизмомъ. Это было истинное «Горе отъ Ума».

Статьями Надоумки была рёшена судьба Надеждина въ литературномъ мірѣ. Онъ возсталъ противъ всей литературы, — вся литература возстала противъ него. Онъ явился слишкомъ рано и оставался одинокъ, пока не выступило на сцену новое поколѣніе, предшественникомъ котораго былъ онъ. Когда онъ сталъ издавать «Телескопъ», публика знала его только по презрительнымъ отзывамъ «Телеграфа», «Сына Отечества», «Сѣверныхъ Цвѣтовъ» и всѣхъ остальныхъ журналовъ, газетъ и альманаховъ. Очень естественно, что «Телескопъ», лишенный всякой помощи со стороны

\*) Впрочемъ, Астъ и Штуцманъ сдёланы въ "Телеграфѣ" учителями Надеждина явно по незнанію. Это очевидно каждому, имёющему понятіе объ исторіи новой философіи. Доказывать это и не стоитъ. Отъ уликъ въ похищеніяхъ Надеждина изъ Аста Полевой самъ скоро отказался; а книги Штудмана Надеждинъ и не видывалъ, потому что не считалъ его заслуживающимъ вниманія, въ чемъ и не ошибался.

198

литераторовъ, имѣлъ только ограниченный успѣхъ. Критика его, продолжавшая развивать идеи, выраженныя Надеждинымъ прежде, долгое время не могла достичь до публики. Но вотъ начало выступать на сцену молодое поколѣніе: Надеждинъ въ немъ нашелъ себѣ помощниковъ. «Телескопу» предстояла, по всей вѣроятности блистательная будущность. Но онъ пересталъ существовать.

Едва ли теперь надобно объяснять, почему критика Надеждина не имъла, въ свое время, особеннаго вліянія на публику. Она явилась слишкомъ рано. Публика еще не была настолько развита, чтобы сочувствовать ей. И, притомъ, «Вѣстникъ Европы», въ которомъ Надеждинъ помѣстилъ значительныхъ статей гораздо болѣе, нежели потомъ въ собственномъ журналѣ, былъ почти совершенно неизвѣстенъ публикѣ. Онъ и заслуживалъ этой судьбы, потому что былъ очень плохъ. А если кому и попадалась въ руки книжка этого журнала, едва ли изъ десяти читателей одинъ могъ безъ смѣха читать ея страницы, изукрашенныя, по замысловатой ореографіи Каченовскаго, еитами и ижицами. Мы упоминали объ эпиграммѣ, написанной на Каченовскаго Баратынскимъ, по случаю статей Надоумки. Вотъ она, съ сохраненіемъ того правописанія, которое придавало ей соль въ «Телеграфѣ»:

# **VCTOPIЧЕСКАЯ ЕПІГРАММА.**

Хвала, мастутый нашъ Зоілъ! Когда то Дмітріевъ бѣсілъ Тебя счастлівымі струнамі; Бѣсілъ Жуковскій въ слѣдъ за німъ; Вотъ бѣсітъ Пушкінъ: какъ любімъ Ты дальновіднымі Судьбамі! Трі поколѣнія пѣвповъ Тебя, красой своїхъ вѣнповъ, Въ негодованье пріводілі: Пекісь о здравіі своемъ, Чтобы, подобно первымъ тремъ, Другіе трі тебя бѣсілі.

Многіе ли могли безъ смѣха взять въ руки журналъ, самая ореографія котораго подаетъ поводъ къ подобнымъ пародіямъ?

Но вредъ Надеждину оттого, что онъ первое и самое деятельное время своей критики отдалъ «Вестнику Европы», состоялъ не только въ томъ, что статъи его остадись почти никѣмъ не прочитаны или возбуждали своею нелѣпою внѣшностью улыбку въ тѣхъ немногихъ, которымъ попадались на глаза: былъ нанесенъ ему участіемъ въ «Вѣстникѣ Европы» и другой вредъ, еще болѣе важный. Этотъ журналъ считался защитникомъ всего устарѣлаго и бездарнаго въ литературѣ, врагомъ всего современнаго и даровитаго. Статъи Надеждина, существенный смыслъ которыхъ такъ трудно было угадать неприготовленной публикѣ, получали самый невыгодный смыслъ ужь отъ одного того, что являлись въ такомъ журналѣ. Да и самъ Надеждинъ подавалъ еще новый поводъ къ недоразумѣніямъ: чтобы кольнуть тогдашнихъ писателей, онъ иногда иронически превозносилъ старыхъ писателей. Для насъ иронія очень понятна, — въ то время она многими не была понята.

Но все это только внёшнія причины неуспёка. Были и внутреннія. Одну изъ нихъ мы уже видёли: Надеждинъ явился слишкомъ рано для публики и литературы. Теперь прибавимъ другую: онъ явился слишкомъ рано и для себя. Образъ мыслей его не совершенно еще установился въ то время, когда онъ началъ свою литературную дёятельность. Основныя воззрёнія его были тверды и справедливы; но много осталось еще въ немъ слёдовъ прежняго образованія, и почти вся его послёдующая журнальная дёятельность представляется, какъ исторія постепеннаго его освобожденія отъ различныхъ остатковъ той «старой трухи» (по его выраженію), которая такъ связываетъ движенія мысли. Въ началѣ, онъ часто, самъ того не замѣчая, выражалъ понятія, несообразныя съ его истиннымъ образомъ мыслей, съ его основными идеями.

Это придавало еще больше двусмысленности многимъ страницамъ его статей, и безъ того уже бывшимъ слишкомъ трудными для разумѣнія тѣхъ наивныхъ людей, съ которыми онъ говорилъ. Но если это было вредно для его первыхъ статей, то мы видимъ новое доказательство силы его въ быстромъ и неудержимомъ стремленіи впередъ. Немногимъ, и только самымъ сильнымъ изъ насъ, возможно совершенно перевоспитать себя. Надеждину было дано это. Силою мысли и знанія достигъ онъ того, что, бывъ въ двадцать лѣтъ человѣкомъ XVII вѣка, въ двадцать-пять лѣтъ, при началѣ своей литературной дѣятельности, бывъ человѣкомъ XIX вѣка *въ одеждѣ XVII* вѣка, въ тридцать лѣтъ сталъ вполнѣ человѣкомъ *XIX вѣка. Кто знаетъ*, какъ трудно это перерожденіе, тотъ пойметь сколько душевной силы нужно, чтобы пройти этоть путь и стать у цёли свёжимъ и бодрымъ, безъ подчиненія прошедшему, съ однимъ нераздёльнымъ стремленіемъ къ будущему.

Чтобы указать опредѣленнѣе на характеръ этого перевоспитанія, обратимъ вниманіе хотя на внѣшность. Нельзя не согласиться, что мысли Надеждина, по сущности своей чуждыя схоластики, выражались иногда въ первыхъ его статьяхъ подъ формою схоластическою. Въ послѣднихъ его статьяхъ вы не найдете никакихъ слѣдовъ схоластики; а какъ трудно достичь этого! Скажите, много ли найдется въ исторіи литературы людей, которые успѣвали бы совершенно сбросить съ себя иго схоластики, если когда нибудь носили его?

Въ своемъ журналѣ Надеждинъ помѣщалъ значительныя статьи гораздо рѣже, нежели прежде, въ «Вѣстникѣ Европы». Конечно, тому мѣшали мелочные труды по редижированію журнала, занятія по званію профессора и, вѣроятно, различныя случайныя обстоятельства. Но вобще онъ писалъ для журнала много, и, какъ видно по всему, энергія его не ослабѣла,—напротивъ, въ послѣднее время, онъ и значительныхъ статей началъ печатать болѣе, нежели когда нибудь. Видно, что участіе молодаго поколѣнія придало новыя силы этому замѣчательному человѣку, который, впрочемъ, и самъ только еще вступалъ въ періодъ полнѣйшаго развитія силъ: въ тридцатьдва года, для большей части людей, только еще начинается истинная дѣятельность, для Надеждина — время литературной дѣятельности кончилось.

«Телескопъ» не пользовался особеннымъ успѣхомъ, хотя и не былъ журналомъ совершенно безъ читателей; онъ пользовался нѣкоторымъ, но не очень значительнымъ, вліяніемъ на публику. Но вліяніе Надеждина на литературный нашъ кругъ было очень значительно. Всѣ возставали противъ него — и, однако же, противъ воли, подчинялись его мнѣнію, на сколько могли понимать его. Чтобы не обременять статьи нашей множествомъ примѣровъ, укажемъ только на «Телеграфъ», который, до самаго конца своего существованія, пользовался предпочтительною любовью публики: черезъ годъ или полтора послѣ того, какъ Надеждинъ началъ писать свои статьи, въ журналѣ Полеваго стала ощутительна значительная перемѣна. Прежде почти не бывало критическихъ статей большаго объема; о самыхъ значительныхъ писателяхъ, по случаю. изданія собранія ихъ сочиненій, высказывалось лишь нѣсколько краткихъ замѣчаній; теперь чаще и чаще начали являться большія статьи о томъ или другомъ писателѣ, и разборы значительныхъ книгъ не ограннчивались, какъ прежде, двумя-тремя страницами. Развитіе критики «Телеграфа» не ограничивалось расширеніемъ объема: самые пріемы ея сдѣлались основательнѣе. Самое направленіе ея изм'єнилось: Полевой видимо учился многому у своего противника. Такъ напримѣръ, «Телеграфъ» началъ говорить, что мы не романтики и не классики, что въ наше время романтизмъ и классицизмъ должны соединиться, изъ ихъ сліянія должна возникнуть новая литература, и т. д. Все это чисто мысли Надеждина. Исчезло и прежнее самообольщение въ богатствъ нашей литературы: начались толки о томъ, что она скудна. «Телеграфъ», прежде восхищавшійся «гигантскими шагами, которые дёлають нашь вёкь и наша литература», началъ подсмѣиваться надъ медленнымъ и часто попятнымъ ходомъ этого развитія, быстротою котораго еще недавно восхищался; началъ отдавать справедливость тому, что было хорошаго въ старой литературѣ; началъ говорить, что литературѣ нашей всего нужнѣе солидное образованіе и привычка къ серьезному образу мыслей въ писателяхъ, что нынѣшніе писатели не удовлетворяютъ этимъ условіямъ, потому, не смотря на свои таланты, не могутъ произвесть ничего великаго, и т. д., и т. д. -всего нельзя и перечесть — и всё эти понятія были навѣяны Надеждинымъ. Едва ли можно найти хотя одну мысль его, которая не была бы повторена въ «Телеграфѣ». Какъ любопытный примѣръ, приводимъ въ приложенія III извлеченіе изъ той статьи, которая служить заключеніемь «Новаго Живописца Общества и Литературы». Полевой, конечно, хотълъ завершить эти очерки изложеніемъ своихъ общихъ выводовъ, своихъ существенныхъ понятій о литературѣ,-и что же? онъ буквально повторилъ то, что за три или четыре года говорилъ Надоумко. Но конечно, всв эти навѣянныя мысли остались въ «Телеграфѣ» только навѣянными мыслями. Сущность свою онъ измѣнить уже не могъ, и подъ новою одеждою онъ остался старымъ.

Вполнѣ привились основныя идеи критики Надеждина только къ дѣятелямъ новаго поколѣнія, важнѣйшій изъ которыхъ образовался подъ его непосредственнымъ руководствомъ и чрезъ «Отечественныя Записки» влиль новую жизнь въ нашу литературу и въ нашу публику.

Если за Н. А. Полевымъ неоспоримо остается та заслуга, что онъ первый сдёлалъ критику существенною и важною частью нашей журналистики, то Надеждину принадлежить заслуга, еще боле важная: онъ первый далъ прочныя основанія нашей критикѣ. До него повторялись у насъ непрочувствованныя, непрожитыя мысли, и повторялись съ голоса учителей очень поверхностныхъ, которые сами не понимали хорошенько и себя, не только другихъ. Эти учители были французские романтики. Надеждинъ первый прочно ввелъ въ нашу мыслительность глубокій философскій взглядъ. Онъ далъ нашей критикъ глубокие всеобъемлющие принципы, открытые для эстетики нѣмецкою наукою. Онъ первый объясниль нашей критикѣ, что такое поэзія, что такое художественное произведеніе. Отъ него узнали у насъ, что поэзія есть воплощеніе идеи, что идея есть зерно, изъ котораго выростаетъ художественное произведеніе, есть душа, его оживляющая; что красота формы состоить въ соотвётствіи ся съ идеею. Онъ первый началь строго и вѣрно разсматривать, понята ли и прочувствована ли идея, выраженная въ произведеніи, есть ли въ немъ художественное единство, выдержаны ли и върны ли человъческой природъ, условіямъ времени и народности характеры действующихъ лицъ, истекаютъ ли подробности произведенія изъ его идеи, естественно ли, по закону поэтической необходимости, развивается весь ходъ событій, воплощающихъ идею автора, изъ данныхъ характеровъ и положеній, -- словомъ, онъ первый даль русской критикъ всъ эстетическія основанія, на которыхъ должна была она развиться, и показалъ примъры, какъ прилагать эти принципы къ сужденію о поэтическомъ произведеніи. Это первая, общая заслуга его критики, Вторая, частная, состоитъ въ томъ, что онъ подвергъ этой критикѣ, которой научилъ насъ, всю нашу литературу тридцатыхъ годовъ, высказалъ свои выводы громко и, объяснивъ, чёмъ была наша литература до появленія Гоголя и другихъ великихъ талантовъ, ознаменовавшихъ своимъ появленіемъ начало гоголевскаго періода, приготовилъ послѣдующую критику къ справедливой оцѣнкѣ того развитія, которое дано нашей литературѣ этими новыми писателями.

Но онъ дъйствовалъ въ самое неблагопріятное для нашей поэзіи время во время перехода отъ прежняго направленія къ новому. Ему дано было только призывать новое время, но не быть его дъйствователемъ. Его критическая двятельность прекратилась въ то самое время, когда геній Гоголя началъ выражаться произведеніями, составившими эпоху въ нашей литературь, въ то самое время, когда начиналась діятельность Кольцова и Лермонтова. Потому его критика произносила почти исключительно приговоры только отрицательные. Она доказала, что прежнее наше богатство ложно; она не могла еще воодушевить нашу публику указаніемъ и объясненіемъ новыхъ пріобрѣтеній. Онъ явился слишкомъ рано и потому не могъ имъть непосредственнаго вліянія на мнънія публики, еще не приготовленной къ тому, чтобы сочувствовать ему. Онъ кончилъ тогда, когда только еще начиналась истинная пора для критики того направленія, которое ввелъ онъ въ нее. Потому существенное значение его критической деятельности состоить только въ томъ, что она была приготовительницею послѣдующей критики,--и главнъйшая заслуга Надеждина-критика въ нашей литературъ состоить въ томъ, что онъ былъ образователемъ автора статей о Пушкинъ. Выражаясь любимымъ его языкомъ классической поэзін, онъ незабвененъ для насъ, какъ Хронъ, воспитатель Ахиллеса.

Критика была только одна изъ многихъ сторонъ его, разнообразной литературной діятельности. Она принесла уже свой плодъ-Другіе, быть можетъ, еще значительнійшіе труды его по другимъ отраслямъ науки до сихъ поръ остаются еще неоцівненными. Прійдетъ время, будугъ оцівнены и они.

# ПРИЛОЖЕНІЯ.

### I.

#### ОТРЫВОКЪ ИЗЪ СТАТЬИ ЭКС-СТУДЕНТА НИКОДИМА НАДОУМКИ.

#### Къ стр. 179.

Борскій, сочинение А. Подолинскаго. Спб. 1829.

(Статья 2. "Вістникъ Европы" 1829 г., № 7. Стр. 200-220).

Прежде всего замѣтимъ, что Подолинскій возбуждалъ въ то время самыя блестящія ожиданія. Многіе думали, что въ немъ является достойный соперникъ Пушкина. Потому-то Надоумко и обращаетъ вниманіе на его позму, когорую превозносили до небесъ. Эпиграфъ разбора, взятый изъ гораціевой "Науки Стихотворства":

Nunc satis est dixisse: ego mira poëmata pungo,-

по обыкновению опять заключаеть въ себй двусмысленную колкость. Проще всего его надобно перевести: "Теперь довольствуются словами: я пишу удивительныя поэмы"; но, по смыслу статей Надоумко, должно перевесть его такъ: "Просто скажу: объ удивительныхъ поэмахъ пишу я", — т. е. Надоумко. Это еще болёе язвительно, потому что относится уже не къ одному Подолинскому, а ко всёмъ тогдашнимъ знаменитымъ поэтамъ.

Первая статья начивается общими размышленіями о тогдашней вашей поэзіи и оканчивается, какъ мы виділи, разсказомъ содержанія поэмы Подолинскаго, послі чего Надоумко начинаетъ вторую статью такъ.

"Спрашивается; что за удовольствіе представлять подобныя кровавыя зрізлиша?... Ужасныя картины кровопролитія и убійствъ весьма рідки въ общественной нашей жизни: какъ же могуть онв обратиться во всеобщую прихоть вкуса? Справедливее бы, кажется, можно было упрекнуть насъ въ недостаткъ вкуса, чёмъ въ подобномъ развращени онаго. У насъ доселё, несмотря на неослабно распространяющіеся успѣхи просвѣщенія, господствуетъ еще какаято мудреная апатія къ истивно изящнымъ наслажденіямъ. Наши театры полны бывають только при представленіяхъ Кіарини (фокусника) и изъ нашихъ періодическихъ изданій больше всѣхъ расходятся — "Московскія Вѣдомости". Не эта ли слишкомъ замѣтная скудость чувствительности вынуждаетъ нашихъ поэтовъ прибъгать къ насильственнымъ средствамъ для пробужденія въ нашихъ непросыпныхъ душахъ привётнаго отклика?... Но отчего бы нашимъ поэтамъ не попытаться прибѣгнуть къ другому, менѣе шумному, но болѣе надежному средству возбуждать эстетическое участие?... Отчего бы не допустить имъ въ поэтическій механизмъ свой, кромѣ кинжала и яда, другихъ пружинъ, меньше смертоносныхъ, но не меньше двиствительныхъ?... Не могло ли бы съ избыткомъ замѣнить всю эту романтическую стукотню и рѣзню-существенное достоинство и величіе изображаемыхъ предметовъ, наставительная знаменательность драпировки, не ослёпительная для умственнаго взора свётлость мыслей, не удушительная теплота ошущеній?... А этого-то, по несчастію, и недостаеть въ нашихъ новыхъ поэтическихъ произведеніяхъ! - Они обращаются около предметовъ совершенно ничтожныхъ: одеваются въ маскарадные костюмы, представляющие уродливое смѣшение этнографическихъ и хронологическихъ противорвчій; блестять пошлыми двуличневыми остротами; дышать чадными и нерѣдко смрадными чувствами. Отъ двухъ первыхъ обвинительныхъ пунктовъ не оправдается в Борскій. Что за предметь для поэмы?... Ревнивый мужъ убиваетъ жену-лунатика и замерзаетъ самъ на ея могиль... Что тутъ интереснаго?... И въ психологическомъ отношении-это не великое дѣло, и въ эстетическомъ-не весьма занимательное зрѣлище! Будь это событіе историческое нии по крайней мёрё основанное на народномъ преданіи,-тогда бъ оно могло имёть для насъ важность истины или предесть насл'ядственной собственностипрелесть родваго... Но-сочинять нарочно такія исторіи значить изнурять воображение надъ пустяками!-Недостатокъ сей можно было бы, однако же, вскупить счастливымъ выборомъ, живописною полнотою, изящною отделкой поэтическаго костюка. Мы разумбемъ здесь подъ костюмомъ всё тё многочисленныя, многоразличныя черты и картины, кои сообщають поэтическую индивидуальность повествованию, определяя мисто и время, къ кониъ оно относится. Происшествіе, само по себѣ ничтожное, можеть служить генію канвою для поэтическаго изображенія цілой эпохи, цілой страны, цілаго народа: и тогда ничтожность его совершенно теряется изъ виду. Такъ ли поступлено въ Борскомъ?... Владимірь Борскій и весь причть лиць, составляющихъ историческое бытіе сей поэмы, суть, какъ видно по именамъ и прозваніямъ, люди русскіе. Перемѣните сіи имена и прозванія-кто узнаеть въ нихъ русскихъ?.. Ни одной мальйшей черты народнаго характера русскаго! Переименуйте Владиміра въ Адольфа-это будеть французъ во всёхъ статьяхъ! О прекрасной Елень и говорить нечего: она отлита въ обыкновенной формь прасавиць, заказываемыхъ для историческихъ романовъ à la Madame Genlis. А добрый деревенскій священникъ!... Его дружеское отношение къ Владимиру у насъ, на святой Руси, есть совершенный анахронизмъ, взятый изъ будущаго, можетъ быть ХХ ввка!--Но пусть историческая живопись Борскаю слаба, неопредъленна, безцвътна: не заменяеть и онь ее живописью ландшафтной?... Кажись бы, такъ и следовало! Действие совершается на цветущихъ берегахъ широкаго Дибира, подъ благословеннымъ малороссійскимъ небомъ. Какая богатая сцена! какая невстощимая жатва для генія!... Сколько поэтическихъ красотъ могло бы представить живописное изображение величественнаго Дивпра, носившаго на зыблющемся хребтв своемъ младенчествующую Русь въ колыбели! Сін маститые холмы, на которыхъ возлегаетъ древняя матерь градовъ русскихъ; сіи сыпучіе пески, разстилающіеся перловою бахромою вскрай воль дніпровскихь, не освящены ли на каждомъ шагу воспоминаніями, драгоцённёйшими для каждаго русскаго сердца?... И что же?... Величественнаго Дибира какъ будто-бъ и не было. А мирная, идиллическая жизнь добрыхъ нашихъ малороссіянъ, о ней и вовсе ни слуху, ни духу!-Такъ ли надобно поступать поэтамъ, провозглашающимъ себя поборниками романтизма? Романтизмь, въчиствишемъ своемъ знаменованін, твиъ преимущественно и отличается отъ классицизма, что исчерпываетъ мощное лоно природы всеобъемлющимъ окомъ, со всёхъ точекъ, во всёхъ направленіяхъ. Посмотрите на творенія чуднаго Байрона!... Его "Чайльдъ-Гарольдъ" есть богатвишая ткань идеализированной исторіи человъчества, убранная драгоцённёйшими воспоминаніями, собранными изъ всёхъ вёковъ, подъ всёми земными поясами. Его "Джауръ" дышетъ палящимъ зноемъ Востока; въ его "Мазепъ" кипитъ буйная кровь сарматская; его "Каинъ" предстоитъ во всей суровой наготь первобытнаго міра. Отчего бы и Борскому не окостюмироваться равно полнымъ, равно върнымъ, равно занимательнымъ образомъ?... Это. право, сообщило бы ему больше романтической прелести и произвело бы живъйшій и прочныйшій эффекть, чёмъ подобныя эвменидистическія сцены:

> . . . . . Изступленный Онъ далѣ въ бѣшенствѣ бѣжитъ; То здѣсь, то тамъ кинжалъ блеститъ Въ рукѣ, луною озаренный —

Нѣтъ жертвы болѣ!

.....Онъ стоитъ, Недвиженъ взоръ, ужасенъ видъ— Въ его рукъ окровавленной Рука Елены, но она Уже недвижна и хладна И костенѣетъ постепенно....

Отчего бы... Но увы!—это легко сказать, но легко ли сдѣлать?... Чтобы дать полную, опредѣлевную, выразительную физiономію поэтической картинѣ, не довольно одного юнаго, свѣжаго и мощнаго таланта: нужно еще — ученіе... проклятое ученіе!... Безъ него не обогнать ни на шагъ сильнаго, могучаго богатыря «Илью Муромца!»...

Исвусство мыслить-къ искусству сочинять.

Такъ учивалъ въ старину Горадій! А у насъ теперь?

Не знавшій грамотѣ стихи вропаетъ смѣло!... «И для чего не такъ?... Я вольностью дышу! Я знатенъ, я богатъ, я баринъ.... и пишу!»

Повторимъ снова приведенный нами эпиграфъ:

Nunc satis est dixisse: «едо mira poëmata pungo!»... Мудрецъ нашъ мыслитъ такъ: «предъ смѣлымъ награжденье! Погибни всякій трудъ: могу и безъ него Казаться знатокомъ, не зная ничего!»

«Но, говорять, поэтическій инстинкть можеть замѣнить для генія всю школьную пыль учености!-Природа-де познается не изъ книгъ и не за скамьями: сердце свое можно изучать самому, безъ указки профессорской; посему живописцемъ природы, исторіографомъ сердца легко сділаться, не прошедши ни физики Страхова, ни исторіи Шрекка. Відь Гомерь и Шекспирь не учились въ университетахъ!»-Просимъ извивенія, мм. гг.! Гомеръ учился всю жизнь свою: его «Иліада» и «Одиссея» написаны не по однимъ слухамъ, а съ собственныхъ долговременныхъ наблюденій надъ обычаями различныхъ странъ и народовъ. Что до Шекспира, то пора бы также перестать ссылаться на него какъ на образецъ генія-неуча. Шекспиру не совсѣмъ была чужда влассическая древность, составлявшая издавна родовое наслёдіе всёхъ европейскихъ націй, и едва ли кому изъ нашихъ автодидактическихъ всезнаекъ удалось смести столько пыли со старинныхъ отечественныхъ лѣтописей, какъ творцу Генриха IV и двухъ Ричардовь; Гомерь и Шекспирь знали, слъдовательно, природу и сердце не по одному только инстинкту. Оттого-то ихъ творенія дышать поэтической истиною и составляють наслёдственное богатство всего человёчества. А наши молодые поэты? Они знають природу и сердце лишь по наслышки: вотъ почему и творенія ихъ представляють не исторію природы и сердца, а различныя исторіи о природѣ и о сердцѣ. Неестественность и нелѣпость составляють ихъ отличительное качество. Возьмемся за Борскаю; какъ неудачно состеганы кусочки, изъ которыхъ сщита сія поэмка; рука художника не умѣја даже прикрыть швовъ, которые вездё въ глаза мечутся. Владимірз есть единственный герой, или лучше единственное живое лицо поэмы: нбо всё прочія суть еосковыя финуры. Его характеръ долженъ, сиёдовательно, быть средоточіемъ, изъ котораго должна развиваться вся поэма. Спрашивается: что это за характеръ?... Господь одинъ знаетъ. Въ переой главё переой части Владимірз представляется состарёвшимся юношею: по крайней мёрё онъ такъ говорить самъ о себѣ;

> Едва довѣрчивую младость До половины ожилъ я, Ужь знаю тягость бытія И сердцу чуждо слово: радость!

Непонятно, отчего онъ такъ скоро состарълся. Его любовь не была любовь обманутая, разочарованная, безнадежная. Правда, онъ преслъдуемъ былъ гнъвомъ раздраженнаго отда; но сей гнъвъ не разражался еще надъ нимъ въ убійственномъ проклятіи. Это доказываютъ собственныя чувства его при всирытіи роковаго письма, заключающаго послъднюю волю отда его:

Упреки!—слышите ли: не болбе?... Это все, что только могь онъ представить себѣ ужаснѣйшаго при видѣ таинственнаго завѣщанія. До того—онъ и о нихъ мало думаль. Его тревожили только одни любовническія сомнѣнія о вѣрности Елены.

Не разъ, сомнѣньямъ предана, Моя душа изнемогла: Теперь.... опять.... но нѣтъ, не знала Притворства хитраго она!...

«Статочное ин дѣло, чтобы подобныя сомнѣнія, которыя, по свидѣтельству опытныхъ знатоковъ любви, не разрушаютъ, а питаютъ блаженство любящихъ сердецъ, могли «разоблачить до ужасной наюты всю жизнь» для Владиміра?... И если бы это была правда, если, по собственному совнанію Владиміра, въ крови его уже не было.

.... Жара первыхъ впечатлѣній,

то какъ бы онъ, угрожаемый проклятіемъ скончавшагося отца, могъ сказать въ ту же пору:

208

Но если долго такъ она (*Елена*) Объту пребыла върна, Ее отвергнуть я не смъю! Я на преступную главу Проклятий новыхъ не сзову!

Нётъ! это не исторія сердца! Какъ бы, однако, то ни было, при окончанія переой части поэмы Владиміръ женится. — Замётимъ. что сія первая, седмиглавая, часть есть не болёе, какъ длинные сёни съ переходами ко второй, пятиглавой, части составляющей главный корпусъ всего поэтическаго зданія Борскаго. И что же сія впорая часть? Тё же противорёчія, та же невёроятность, та же невозможность!... Бракъ для Елены есть источникъ несчастія: она не можетъ изгнать изъ своей памяти того страшнаго мгновевія, когда.

> .... озаренъ свѣчей вѣнчальной, Ея супругъ, у олтаря, Стоялъ недввжный, думы полный, И принялъ, блѣдный и безмолвный, Лобзанья жаркія ся.

Разстерзанное сердце ея предается подозрѣніямъ ревности. Это очень естественно. Не возможно также было и Владиміру, коего несчастная подозрительность уже извѣстна, отозваться подобнымъ чувствомъ на неизъяснимую тоску Елены. Но естественно ли, вѣроятно ли, возможно ли по законамъ самаго необузданнаго поэтическаго своеволія, чтобы послѣ дышащаго истиннымъ огнемъ страсти разговора Елены съ Владиміромъ, составляющаго содержаніе еторой злавы второй части Борскаго, сей послѣдній могъ предаться столь страшному, столь несправедливому, столь неблагоразумному гнѣву:

> . . . . "Въ чемъ еше сомивные? Я ей наскучилъ-мало ей И дружбы и любви моей! Быть можетъ, страстію позорной Давно душа ся горить. Но мыслить: мужа усыпить Она любовію притворной.... Да, это вѣрно! мнѣ она Не даромъ Римъ напоминала! Она мечтала-та страна Меня давно очаровала И увлечеть опять меня.... Ошиблась!-Здёсь останусь я! Я вижу замысель коварной-Еще открытіе одно-И пусть я гибну-все равно,-Я не щажу неблагодарной!...

И это открытие?... Это открытие, отъ котораго зависвла жизнь или смертьсколь ничтожно!... Бредъ лунатика.... бредъ безсвязный, безмысленный, безжизненный – и...,

И вотъ сверкнуло лезвее

И кровь Елены на кинжаль-

И рана въ сердцъ у нее!

Не всякъ ли видить, что поэту хотъ́лось только довести Владиміра до убійства и до самоубійства, во что бы то ни стало!... Онъ и успъ́лъ въ томъ! Но какимъ новымъ фактомъ, какимъ новымъ открытіемъ можетъ все это обогатить историю сердиа?... Какъ вамъ угодно, гг. романтики, а намъ, слѣпымъ людямъ кажется, что ежели инстинктуальное знаніе природы и сердиа разрождается подобными слѣдствіями, то оно—никуда не годится!

#### II.

### Къ стр. 184.

ПЕРВЫЯ ПОСЛЪДСТВІЯ ПЕРВОЙ СТАТЬИ ЭКСЪ-СТУДЕНТА НАДОУМКО.

№ 21 «Въстника Европы» 1828 г., въ которомъ было помѣщено начало статьи «Литературныя опасенія», вышелъ 14 ноября; первымъ вышедшимъ послѣ того нумеромъ «Телеграфа» былъ 20-й, явившійся 28 ноября, въ одинъ день съ № 22 «Въстника Европы», въ которомъ было окончаніе статьи Надоумко. Полевой спѣшилъ съ перваго же разу оборвать выскочку, рѣшившагося заговорить такъ дерзко, и хотѣлъ внушить ему надлежащій страхъ, не ожидая, какъ видимъ, окончанія его «Опасеній».

Тирада «Телеграфа» составляла эпизодъ въ общемъ обозрѣніи журналовъ. Полевой не считалъ нужнымъ входить въ подробныя объясненія съ писателемъ, еще не имѣющимъ извѣстности, и, упомянувъ о немъ кратко и презрительно, главныя свои нападенія обратилъ на Каченовскаго, котораго, какъ видно, считалъ и главнымъ виновникомъ «Литературныхъ опасеній». Каченовскій, какъ извѣстно, былъ главнымъ врагомъ романтиковъ, и Полевому естественно было предполагать, что онъ подъучилъ или заставилъ Надоумко написать дерзкую статью. Вотъ тирада «Телеграфа», очень интересная по своей ѣдкости:

("Телеграфъ" 1828 г. № 20. Стр. 490-493).

Извѣстно, что съ давняго времени "Вѣстникъ Европы" упадалъ, валился, и нынѣшній годъ, въ куньихъ мордкахъ и ученическихъ изслѣдованіяхъ объ исторіи русской, всё думали слышать послѣдній вздохъ "Вѣстника Европы"... Но духъ перемѣнъ грянулъ и надъ нимъ, и 16 доля № 18 занята объявленіемъ: "Желаю еще потрудиться, беру на свою отвѣтственность составленіе и печа-

211

таніе"... Все это возбуждаеть какое то уминительное чувство при мысли, что такъ говорить издатель журнала, 26 лёть издающагося и—падающаго. Издатель увёряеть, что въ неизмёримой области исторіи едва проложены тропы; "съ другой стороны видимъ безпомощное состояніе литературы, усилія партій водрузить свои знамена на землё, которая не была воздёлываема ихъ трудами. Законы словесности молчать при звукахъ журнальной полемики. Надобно, чтобы голось ихъ доходниъ до слуха любознательнаго, который не услаждается звуками кимвала бряцающаго и мёди звенящей". Слёдують обёщанія, какія всегда даеть и не исполняеть издатель" Вёстника Европы". Но до обёщаній сго дёло читателямъ, а не намъ. Мы напоминаемъ только "Вёстнику Европы", что не такъ должно ему браться за законы словесности. Если бы онъ, старець по лётамъ, признался въ незнаніи своемъ, принялся за дёло скромно, поучился, бросниъ свои смёшные предразсудки, заговорваъ голосомъ безпристрастія, мы всё охотно уважили бы его сознаніе въ слабости, желаніе учиться и познавать истину, всё охотно стали бы слушать его.

Но что сділаль до сихь порь издатель "Вістника Европы"? гді ею права и на какой возділанной его трудами землі онь водрузить свои знамена? гді, за какимь океаномь эта обітованная земля? Юноши, обогнавшіе издателя "Вістника Европы", не виноваты, что они шли впередь, когда издатель "Вістника Европы" засіль на одномь місті и неподвижно просиділь боліе 20 літь. Дивиться ли, что теперь "Вістнику Европы" видятся чудныя распри, грезятся кимвалы бряцающіе и мідь звенящая?

Съ 1805 года нынѣшній издатель "Вѣстника Европы" началъ свое дѣло и-теперь только вздумалъ, что уже время трудиться самому. Оспаривая у другихъ право литературнаго суда, онъ даетъ поводъ у него потребовать доказательствъ на ею права: гдѣ они?

Журнальныя статейки, выходки на Карамзиныхъ, Жуковскихъ, Буле, Калайдовичей, полдюжины диссертацій изъ чужихъ матеріаловъ, передѣлка статей Баузе, переводъ вздорнаго романа ("Тереза и Фальдони"), перекроеніе съ польскаго "Хрестоматіи" Якобса, смѣшные споры, коими пестрился иногда "Вѣстникъ Европы"—вотъ все чѣмъ устилалъ себѣ издатель "Вѣстника Европы" дорогу въ храмъ литературнаго беасмертія, въ теченіе 25 лѣтъ! Ни одной книги, достойной вниманія, ни одной самобытной замѣчательной статьи въ 25 лѣтъ- и г. издатель говоритъ о кимвалахъ бряцающихъ и мѣди звенящей!

Впрочемъ, посмотрямъ: можетъ быть, и въ самомъ дѣлѣ "Вѣстникъ Европы" вдругъ оживится, возстанетъ... Но нѣтъ! кажется, это уже невозможно. Въ № 21 сего года едва ли не начато преобразованіе, и —безъ смѣха нельзя читать испещренной греческими, латинскими, французскими, нѣмецкими цитатами, статьи о литературѣ русской. Въ греческомъ эпиграфѣ въ трехъ строкахъ пять ошибокъ (самъ издатель "Вѣстника Европы" знаетъ по гречески очень пюхо: на это есть вѣрныя доказательства; а г. Надоумко, сочинитель статьи, какъ студентъ, разумѣется, не большой знатокъ греческихъ трагиковъ), и самое лучшее въ статъѣ есть то, что говоритъ сочинителю разговаривающее съ нимъ лицо: "не стыдно ли тебѣ такъ далеко отстать отъ своего вѣка и перетряхивать на бездѣлье старинную труху!" Впрочемъ, эта драгоцѣнная статья стоитъ особливаго разбора.

14\*

Статья «Телеграфа» подписана была псевдонимомъ «Бенигна». Каченовскій имѣлъ слабость отвѣчать на нее слѣдующимъ курьезнымъ примѣчаніемъ къ статьѣ Надоумко «Откликъ съ Патріаршихъ Прудовъ».

Здёсь приличнымъ почитаю объвить, что препираться съ Бенигною я не имѣю охоты, отказавшись навсегда отъ безплодной полемики; а теперь не имѣю на то и права, предпринявъ другія мѣры къ охраненію своей личности отъ игриваго произвола сего Бенигны и всѣхъ прочихъ. Я даже не читалъ бы статьи Телеграфической, еслибъ не былъ увлеченъ слѣдствіями неблагонамѣренности, прикосновенными къ чести службы и къ достоинству мѣста, при которомъ имѣю счастье продолжать оную. Рдръ.

Черезъ нёсколько времени послё того, какъ жалкая попытка Каченовскаго оградиться тёмъ, чёмъ не слёдуетъ и невозможно ограждаться въ спорахъ чисто литературныхъ, получила рёшеніе какого заслуживала: Пушкинъ напечаталъ въ «Сёверныхъ Цвётахъ» 1830 года свою превосходно написанную статью, которую приводимъ здёсь вполнё, съ нёкоторыми поясненіями. Вотъ первая половина ея:

#### ОТРЫВОКЪ ИЗЪ ЛИТЕРАТУРНЫХЪ ЛЪТОПИСЕЙ.

Распря между двумя извёстными журналистами надёлала шуму. Постараемся изложить исторически все дёло, sine ira et studio.

Въ концѣ мянувшаго года, редакторъ "Въстника Европы" желая въ слъдующемъ 1829 году потрудиться еще и въ качествѣ издателя, объявилъ о томъ публикѣ, все еще худо понимающей различіе между сими двумя учеными званіями. Убѣдившись единогласнымъ мнѣніемъ критиковъ въ односторонности и скудости "Въстника Европы", сверхъ того, "движимый глубокимъ чувствомъ состраданія, при видь безпомощнаго состоянія литературы", онъ объщаль, употребить наконець свои старанія, чтобы сділать журналь сей общирніе и разнообразнѣе". Онъ надѣялся "отнынѣ далѣе видѣть, свободнѣе соображать и рѣшительнее действовать». Онъ собирался "пуститься въ неизмеримую область бытописанія", по которой Карамзинъ, какъ всёмъ извёстно, "проложилъ тро-"пинку, теряющуюся въ тундрахъ безплодныхъ". — "Предполагаю, работать "самъ--говорилъ почтенный редакторъ-не отказывая, однакожь, и другимъ "литераторамъ участвовать въ трудахъ моихъ". Сіи позднія, но тёмъ не менбе благія намфренія, сія великодушная снисходительность къ соотрудникамъ тронули и обрадовали насъ чрезвычайно. Пріятно было бы намъ привѣтствовать первые успѣхи знаменитаго редактора "Вѣстника Европы". Его глубокія познанія (думали мы), столь извёстныя намъ по слуху, дадуть плодъ во время свое (въ нынѣшнемъ 1829 году). Свѣтильникъ исторической его критики озарить вышеупомянутыя тундры области бытописаній, а законы словесности. "умолкшіе при звукахъ журнальной полемики", заговорять устами ученаго редактора. Онъ не ограничить своихъ глубокомысленныхъ изслёдованій замёчаніями о заглавномъ листь "Исторіи Государства Россійскаго" или даже разсужденіями о куньихъ мордкахъ, но върнымъ взоромъ обниметъ наконецъ твореніе Карамзина, оцёнитъ истину его разъисканій, укажетъ источники новыхъ соображеній, дополнитъ недосказанное. Въ критикахъ собственно литературныхъ мы не будемъ слышать то брюзгливаго ворчанья какого ивбудь стараго цеданта, то непристойныхъ криковъ пьянаго семинариста. Критики г. Каченовскаго должны будутъ имить решительное вліяніе на словесность. Молодые писатели не будутъ ими забавляться, какъ пошлыми шуточками журнальнаго гаера. Писатели извъстные не будутъ ими презирать, ибо услышать окончательный судъ своимъ произведеніямъ, оцёненнымъ ученостью, вкусомъ и хладнокровіемъ.

Можемъ смѣло сказать, что мы ни единой минуты не усомнились въ исполненіи плановъ г. Каченовскаго, изложенныхъ поэтическимъ слогомъ въ газетномъ объявленіи о подпискъ на "Вѣстникъ Европы". Но г. Полевой, долгое время наблюдавшій литературное поведеніе своихъ товарищей - журналистовъ, худо повѣрилъ новымъ объщавіямъ "Вѣстника". Не ограничиваясь безмолвными сомнѣніями, онъ напечаталъ во 2-й книжкѣ "Московскаго Тслеграфа" прошедшаго года статью, въ которой сильно напалъ на почтеннаго редактора "Вѣстника Европы". Давъ замѣтить неприличіе нѣкоторыхъ выраженій употребленныхъ, вѣроятно, неумышленно, г. Каченовскимъ, онъ говоритъ:

"Если бы онъ ("Вѣстникъ Европы"), старецъ по лѣтамъ, признался въ "незнаніи своемъ, принялся за дѣло скромно, поучился, бросилъ свои смѣшные "предразсудки, заговорилъ голосомъ безпристрастія, мы всѣ охотно уважили бы "его сознаніе въ слабости, желаніе учиться и познавать истину, всѣ охотно "стали бы слушать его".

Странныя требованія! Въ лётахъ "Вёстника Европы" уже не учатся и . не бросаютъ предразсудковъ закоренѣлыхъ. Скромность, украшеніе сѣдинъ, не есть необходимость литературная; а если сознанія, требуемыя г. Полевымъ, и заслуживаютъ какого нибудь уваженія, то можно ли намъ оныя слушать изъ усть почтеннаго старца безъ болѣзненнаго чувства стыда и состраданія?

"Но что сдёлаль до сихь порь издатель "Вёстника Европы?"—продолжа-"еть г. Полевой.—Гдё ею права и на какой воздёланной ею трудами землё "онь водрузить свои знамена? гдё, за какимь океаномь эта обётованная "земля? Юноши, обогнавшіе издателя "Вёстника Европы", не виноваты, что "они шли впередь, когда издатель "Вёстника Европы" засёль на одномь мё-"стё и неподвижно просидёль болье 20 лёть. Дивиться ли, что теперь "Вёст-"нику Европы" видятся чудныя распри, грезятся кимвалы бряцающіе и мёдь "звенящая?"

На сіе отвѣтствуемъ:

Если г. Каченовскій, не написавъ ни одной книги, достойной нѣкотораго вниманія, не напечатавъ, втеченіе 26 лѣтъ, ни одной замѣчательной статьи снискалъ, однакожь, себѣ безсмертную славу, то чего же должно намъ ожидать отъ него, когда наконецъ онъ примется за дѣло не на шутку? Г. Каченовскій просидѣлъ 26 лѣтъ на одномъ мѣстѣ,— согласенъ; но какъ могли юнощи обогнать его, если онъ ни зачѣмъ и не гнался? Г. Каченовскій ошибочно су1

диль о музыкѣ Верстовскаго, но развѣ онъ виноватъ? Г. Каченовскій перевелъ "Терезу и Фальдони"--что за бѣда?

Доселѣ казалось намъ, что г. Полевой неправъ, ибо обнаруживаетъ какое-то пристрастіе въ замѣчаніяхъ, которыя съ перваго взгляда являются довольно основательными. Мы ожидали отъ г. Каченовскаго возраженій неоспоримыхъ или благороднаго молчанія, каковымъ нѣкоторые извѣстные писатели всегда отвѣтствовали на неприличныя и пристрастныя выходки нѣкоторыхъ журналистовъ. Но сколь изумились мы, прочитавъ въ № 24-мъ "Вѣстника Европы" слѣдующее примѣчаніе редактора къ статьѣ своего почтеннаго сотрудника, г. Надоумки (одного изъ великихъ писателей, приносящихъ истинную честь и своему вѣку и журналу, въ коемъ они участвуютъ):

(Выписано примъчание Каченовскаю къ отвъту Надеждина на статью Бениины, приведенное нами выше, на стр. 212).

Сіе загадочное примѣчаніе привело насъ въ большое безпокойство. Какія "мѣры въ охраненію своей личности отъ игриваго произвола г. Бенигны" предпринялъ почтенный редакторъ? Что значить, "игривый произволъ г. Бенигны?" что такое: "былъ увлеченъ слёдствіями неблагонамѣренности, прикосновенными въ чести службы и достоинству мѣста?" (Впрочемъ, смыслъ послѣдней фразы донывѣ остается теменъ, какъ въ логическомъ, такъ и въ грамматическомъ отношенів).

Многочисленныя почитатели "Вѣстника Европы" затрепетали, прочитавъ сіи мрачныя, грозныя, безпощадныя строки. Не смѣли вообразить, на что могло рѣшиться рыцарское негодованіе Міхаила Трофімовича. Къ счастію, скоро все объяснилось...

Какимъ образомъ объяснилось дёло, и въ чемъ оно состояло, статья Пушкина не говорить. Полевой (въ разборѣ "Сѣверныхъ Цвѣтовъ") намекаетъ, что въ этомъ месте статьи есть довольно значительный пропускъ. Въ чемъ состояда сущность діла, изложено было статейкою одной петегбургской газеты о ссоръ нъкоего китайскаго журналиста-мандарина съ другимъ журналистомъ, который не быль мандариномь. Статейку эту перепечаталь въ свое время "Телеграфъ". (1829 г. № 5). Ея содержаніе таково: китайскій журналисть Гай-Чань жаловался на другаго китайскаго же журналиста Чуна за то, что Чунъ доказалъ въ своемъ журналь, что онъ, Гай-Чанъ, "ничего не знаетъ и ничего хорошаго не сочиниль"; въ доказательство своихъ знаній, Гай-Чанъ представилъ Хань-Линю, ученому собранію южной столицы Небесной имперіи, членомъ котораго онъ служить, "золотой шарикъ своей мандаринской шляпы, четыре жалованныя ему павлиныи пера и двёнадцать большихъ пуговицъ съ изображеніемъ дракона": ученое собрание Хань-Линь убъдившись этими доказательствами учености решило, что Чунъ своей критикою "обидель личную честь мандаринажурналиста Гай-Чана и достоинство его золотыхъ шариковъ, павлиньихъ перьевъ и большихъ позолоченныхъ пуговицъ, и тёмъ нарушилъ правила пята добродѣтелей, шести обязанностей и семи приличій", потому ученое сословіе Хань-Линь за оскорбление своего сочлена Гай-Чана жаловалось палать стиховъ и прозы южной столицы; но въ палать стиховъ и прозы минии объ этомъ. дія были разногласны; потому палата стиховъ и прозы южной столицы представила затруднительный вопрось на разрішеніе палаты перемоній сіверной столицы; палата церемоній нашла справедливымъ сужденіе тёхъ членовъ палаты стиховъ и прозы, которые полагали, что мийніе ученаго сословія Хань-Линя неосновательно, и что "можно быть набитымъ невіждою, нося золотые шарики не только на верхушки шляпы, но и на конци носа и на оконечностяхъ всёхъ двадцати пальцевъ, и имъя сверхъ того все тёло покрытое павлиньями перьями", и что журналисть Чунъ, говорившій исключительно о литературныхъ занятіяхъ журналиста-мандарина Гай-Чана, нимало не оскорбилъ ни личной его чести, ни его шариковъ, перьевъ и пуговицъ, а потому и не подлежить осужденію. —Короче и еще яснѣе дѣло изложено въ знаменитой эпиграмѣ Пушкина, которая помѣщена была въ "Телеграфѣ" 1829 года:

> Обяженный журналами жестоко, Зонлъ Пахомъ печалился глубово, Вотъ подалъ онъ на ценсора доносъ; Но ценсоръ правъ. Намъ смѣхъ-Зонлу носъ. Иная брань, конечно, неприличность. Нельзя писать: такой-то де старикъ Козелъ въ очкахъ, плинавый клеветникъ, И золъ, и подлъ-все это будетъ личность; Но можете печатать, напримѣръ, Что "носподинъ париасский старовъръ (Въ своихъ статьяхъ) безмыслицы ораторъ, Отмѣнно вялъ, отмѣнно скучноватъ, Тяжеловатъ и даже глуповатъ": Тутъ не лицо, а просто литераторъ.

Зонломъ назывался Качевовскій собственно потому, что осмѣлился говорить, будто бы "Исторія Государства Россійскаго" Карамзина не есть твореніе идеальнаго совершенства, а имъетъ въ ученомъ отношении, нъкоторые недостатки. Долго лежала за то на Каченовскомъ ученая опала, какъ до сихъ поръ лежить за то же на Полевомъ, который черезъ насколько лать рашился сказать то самое, за что прежде укорялъ Каченовскаго. Съ Каченовскаго теперь опала та снята, благодаря прекрасному заступничеству послёдователей новаго воззрвнія на русскую исторію, развитаго гг. Соловьевымъ, Кавелинымъ и другими. Заслуги Каченовскаго въ русской исторіи признаны. Не пора ли сказать, что и въ "Исторіи Русскаго Народа" Полеваго есть свои хорошія, и даже очень хорошія, стороны? Этого требовала бы справедливость. Здёсь, впрочемъ, должны мы о Каченовскомъ заметить, что его важнейшие труды явились послё того, какъ написана статья о немъ въ "Телеграфѣ", и потому, признавая важность ихъ, мы находимъ статью Полеваго въ сущности справедливою. Сдѣлавъ эти замбчанія, казавшіяся намъ нужными, помѣщаемъ вторую половиву статьи Пушкина.

Усповонешись насчеть ужаснаго смысла вышепомянутаго примѣчанія, мы сожалѣли о безполезномъ дѣйствін почтеннаго редактора. Всё предвидѣли послѣдствія онаго. Въ статьё г. Полеваго личная честь г. Каченовскаго не была оскорблена. Говоря съ неуваженіемъ о его занятіяхъ литературныхъ, издатель "Московскаго Телеграфа" не упомянулъ ни о его службё, ни о тайнахъ домашней жизни, ни о качествахъ его души.

Между тёмъ ожесточенный издатель "Московскаго Телеграфа" напечаталь другую статью, въ коей дерзновенно подтвердиль и оправдаль первыя свои показанія. Вся литературная жизнь г. Каченовскаго была разобрана погодамъ, всв занятія оцёнены, всё простодушныя обмольки выведены на позоръ. Г. Полевой доказалъ, что почтенный редакторъ пользуется славою ученаго мужа, такъ сказать, на честное слово, а донынь, кромѣ переводовъ съ переводовъ и кой-какихъ заимствованныхъ кое-гдѣ статеекъ, ничего не произвелъ. Скудость, болѣе достойная сожалѣнія, нежели укоризны! Но что всего важнье, г. Полевой доказаль, что Міханль Трофімовичь несколько разь дозволяль себь личности въ своихъ критическихъ статейкахъ, что онъ упрекалъ издателя "Московскаго Телеграфа" виннымъ его заводомъ (пятномъ ужаснымъ, какъ извёстно всему нашему дворянству!), что онъ неоднократно съ упрекомъ новторялъ г. Полевому, что сей послёдній-купець (другое, столь же ужасное обвиненіе!), и все сіе въ непристойныхъ, оскорбительныхъ выраженіяхъ. Тутъ уже мы приняли совершенно сторону г. Полеваго. Никто, боле нашего, не уважаеть истиннаго, родоваго дворянства, коего существование столь важно въ смыслѣ государственномъ: но въ мірной республикѣ наукъ какое намъ дѣло до гербовъ и пыльныхъ грамотъ? Потомки Трувора или Гостомысла, трудолюбивый профессоръ, честный аудиторъ и странствующій купецъ равны передъ законами критики. Князь Вяземскій уже даль однажды замѣтить неприличность сихъ аристократическикъ выходокъ; но не худо повторять полезныя истины.

Однакожь, таково дъйствіе долговременнаго уваженія! И тутъ мы укоряли г. Полеваго въ запальчивости и неумъренности. Мы съ умиленіемъ взирали на почтеннаго старца, разстроеннаго до такой степени что для поддержанія ученой своей славы принужденъ онъ былъ обратиться къ русскому букварю и преобразовать оный удивительнымъ образомъ. Утѣшительно для насъ, по крайней мъръ, то, что свътънія Міхаила Трофімовича въ греческой азбукѣ не подлежать уже никакому сомнѣнію.

Съ нетерпѣніемъ ожидали мы развязки дѣла. Наконецъ водворилось спокойствіе въ области словесности и прекратилась междоусобная война міромъ, равно выгоднымъ для побѣдителей и побѣжденныхъ...

216

#### Ш.

### Къ стр. 202.

## ЗВЛЕЧЕНІЕ ИЗЪ «НОВАГО ЖИВОЛИСЦА ОБЩЕСТВА И ЛИТВ-РАТУРЫ» (ПРИ «ТЕЛЕГРАФВ»).

(«Телеграфъ» 1832 г. «Нов. Живописецъ», № 24).

Заключительная статья "Новаго Живописца" состоить изъ трехъ отділеій. "Бесіда у стараго литератора", "Бесіда у молодого литератора", "Разгоэръ послі бесідъ съ литераторами". ("Новый Живописецъ", №№ 17, 21 и 4). Самая форма—совершенное подражаніе статьямъ Надоумки. Два друга, еонидъ и Филовей, отправляются сначала на литературный вечеръ къ Родоэву, у котораго собираются старыя литераторы. Тамъ читають оды, посланія адригалы, говорять о лагарповыхъ правилахъ и проч., — все это скучно, но эвершенно прилично и чинно, совершенно безвредно и отчасти даже хорошо о своей усыпительности. Оттуда друзья идуть къ одному изъ своихъ пріятеій, молодому литератору Сплетнину. Они предполагали застать его дома одноу, но у него также собралось общество. Это повергаеть въ ужасъ разсудиильнаго Филоеея.

"Уйдемъ отсюда назадъ!" говоритъ онъ, когда, едва вошедши въ залъ лышаль шумь гостей, собравшихся въ другой комнать. —Какой вздоръ! возыжаетъ добродушный Леонидъ: "ты слышишь по голосамъ, что здёсь созался сокъ лучшей молодежи. Вёдь здёсь общество не хуже Родосова".--Хуже, отвѣчаеть Филоеей:--тамъ только скучно, а здѣсь несносно: тамъ илько смћешься, а здћеь невольно разсердишься". Но выходить Сплетнинъ и зчинаеть разсказывать литературные слухи; выходять гости, Талантинъ и ругіе, кричать, что Пушкинь выше Байрона, что философія, эстетика и во-Эще наука-вздоръ, лишняя тягость для поэта, что поэтъ не подчиненъ въ зоемъ творчествѣ никакимъ законамъ, кромѣ собственной необузданной фанизія, называють Талантина геніемъ, и т. д., — однимъ словомъ, повторяють эчти то же самое, что у Надоумки говорили Тленскій, Флюгеровскій, Чадкій; толкують, что люди прежнихъ поколёній ничто предъ ними, людьми нозго поколѣнія, что Державинъ писалъ дрянь, что литература наша громадыми шагами бъжить къ высочайшему совершенству. Всв эти шумные толки роисходять подъ звонъ стакановъ, подъ хлопанье пробокъ шампанскаго. Вся га бесёда точнёйшій сколокъ съ "Сонмища Нигилистовъ" Надоумки. Разгроенные дикою безголковостью, буйною пустотою молодыхъ литераторовъ рузья возвращаются домой. Леонидъ въ отчаяние отъ жалкаго положения наюй бъдной литературы. "Да, это грустно, это нестернимо!" съ горестью восищаеть онъ. — Филовей улыбается и насмѣшливо говорить:

"Ф. Послушай Леонидъ, не спросить ли у тебя:

Скажи, что сдълалось съ тобой?

*Л.* Право, твои шутки совсѣмъ не кстати, и вотъ, позволь мнѣ сказать, на изъ главныхъ причинъ жалкаго положенія литературы русской: съ нем. сегда и всѣ шутятъ. Ф. Я готовъ доказывать противное. Мнё кажется, главная бёда въ томъ\_\_\_\_\_ что на нее слишкомъ важно смотрятъ.

Л. Но какъ же иначе? Литература-это важная часть общественной жиз----ни, это голосъ общества,--и ты хочешь, чтобы мы не уважали литературы?

Ф. Пусть же это уваженіе походить на сознаніе собственных достоинствь, какое всегда должно танться въ душё человёка умнаго и образованнаго. Но что такое литература и литераторы въ русской землё? Наши литераторы, кактдёти, ёздять на палочкахъ верхомъ и высоко задирають головы, думая, чтоони рыцари и великіе паладины.

Л. Мий досадно слышать отъ тебя такую холодную насмёшку насчетьпредмета собственныхъ нашихъ занятій. Можемъ ли мы надѣяться создатьчто нибудь хорошее, если не будемъ уважать предмета трудовъ своихъ? И можно ли съ такимъ убійственнымъ хладнокровіемъ говорить о томъ поприщѣ на которомъ являлися Державины, Ломоносовы, Фонвизины, Крыловы, Грибовдовы?

Ф. Продолжай; не забудь еще кого нибудь изъ этихъ залетныхъ лебедей, по которымъ ты думаешь, что лёто литературы нашей настало... Эти случайности, эти преждевременныя искры волкана, изръдка вылетавшія изъ могучей души русскаго народа и предвёщающіе намъ, что будетъ нёкогда литература. русская, почитаемъ мы уже страшнымъ изверженіемъ... Какая тутъ литература? Всё эти люди были-ль слёдствія общаго образованія и стремленія? Нётъ это мимолетныя явленія людей,—геніальныхъ, если угодно, но они не образуютъ собою литературы, а потому...

J. Не хочешь ли ты сказать, что литературы русской нать?

Ф. Этого я не хочу сказать. Въ самомъ младенчествъ народовъ, даже когда они не знаютъ грамотъ, начала литературъ у нихъ уже существуютъ.

Л. Слѣдственно, и у насъ есть литература!

Ф. Нѣтъ, есть начало литературы, опыты, а не полныя явленія.

Л. Чёмъ ты докажешь это?

ŧ

Ф. И обществомъ нашимъ, и самими литераторами, и такъ называемою русской литературою.... Тогда телько назову я литературу голосомъ общества, когда литература будетъ необходимою потребностью общества. Нашему обществу... право, мало дѣла до литературы. Донынѣ книга для русскаго человѣка такая же вещь, какъ игрушки дѣтскія, или такое же занятіе, какъ гулянье подъ Новинскимъ. Такъ же хотятъ почитать, какъ покупаютъ дѣтямъ коньковъ и куколокъ, и ѣздятъ смотрѣть паяцовъ.

Л. Ну, пусть такъ. Обратимся къ литераторамъ.

Ф. Да гдћ онв? Я не вижу, не знаю литераторовъ. Я вижу ученыхъ по званію, то есть учителей, въ высшемъ или низшемъ значенія этого слова; свётскихъ людей, которые мимоходомъ пишутъ въ альбомы и альманахи какъ играютъ въ вистъ; людей, добывающихъ писаньемъ деньгу, и которые охотно примутся за карты, за ножницы, если только это будетъ имъ прибыльнёе пера; чиновниковъ военныхъ и гражданскихъ, которые отъ скуки, для забавы, для денегъ, кое-что пописываютъ. Послё этого, ты позволншь мнъ смъятъся нахъ итературною нашею спѣсью и надъ твоею литературною іереміадою..... Все деть своимъ чередомъ. Литературѣ у насъ время еще не пришло.

Л. Время, время! Да время и никогда не прійдетъ....

Ф. Какая нелёпица! Придеть оно, милый другь, и его ничто не останоить... И оно идеть, движется незамётно, безпрерывно, движеть и нась съ обою. Посмотри на то, что сдёлано въ литературё съ 1732 по 1832 годъ.... се это мало, недостаточно; но начало сдёлано, и Дмитрій Донской стоить ь такомъ же великомъ разстояніи отъ Семиры, въ какомъ отъ него находится юрись Годуновъ; Грибоёдовъ съ своимъ Горе отъ Ума такъ же выше Фонизина съ его Недорослемъ, какъ Фонвизинъ былъ выше Сумарокова съ его удовищами.

Мы уже не доживемъ, милый другъ, до того времени, когда въ Россіи итература займетъ важную степень между общественными отношеніями, когда бщество поставитъ литературу въ число необходимостей жизни... Теперь намъ це некогда и думать объ этомъ. У насъ столько другихъ двлъ и занятій. Не импно ли требовать литературы, когда мы едва грамотѣ знаемъ? или созданій эликихъ, когда образованіе и просвѣщеніе не даютъ къ тому средствъ?

....Взгляни на общество, опредъли степень нашего образованія и просвіенія, ожидай въ будущемъ, ділай самъ что можешь, въ надежді: не минь, акъ енукамъ пригодится, а между тімъ не требуй, чтобы дитя въ пеленкахъ иясало минуэтъ. Я нимало не дивиюсь, замічая у насъ мелкость литературую и находя повсюду безцвітность, холодность, подражательность. Отъ этихъ и пестрыхъ куколъ, отъ этихъ ли человічковъ на восковыхъ ножкахъ ждать усокихъ сильныхъ порывовъ души, глубокаго восторга, самобытныхъ создаій! У нихъ всё дітскіе пороки! Самохвальство, горделивость, подражательость, все это найдешь ты въ литературі нашей, и ни одной добродітели, иже ни одного порока взрослаго человіка.... Да что я заговорилъ такимъ зыкомъ? Съ литературою русскою надо шутить и сміяться, потому что на утей сердиться смішно и грішно. Пусть критика ставить иногда русскихъ итераторовъ въ уголъ, за шалости; пусть публика иногда дарить вниманіемъ къ стишки и теореньниа, какъ дарять дітей обновками къ празднику, — и илько!"

- Все это буквальное повтореніе того, что говорилось въ статьяхъ На-

# ГЛАВА ПЯТАЯ.

Критикою «Телескопа» было положено основание критикъ гоголевскаго періода. Это внутреннее родство мысли выразилось и внѣшнимъ образомъ въ первоначальныхъ отношеніяхъ людей, изъ которыхъ одному досталось на долю начать, а другому --- совершить дёло водворенія у насъ справедливыхъ литературныхъ понятій. Но какъ впослёдствіи времени эти люди стали чужды другь другу. такъ и мысль, черезъ нихъ выражавшаяся, достигнувъ полнаго развитія въ словѣ бывшаго ученика, раскрыла въ себѣ содержаніе, существенно различное отъ того, что обнаруживала въ первыхъ, еще несовершенныхъ своихъ проявленіяхъ у бывшаго учителя. Коренныя черты родства между этими двумя ся фазисами указать очень легко: стоить только припомнить общую точку зрѣнія критики Надеждина. Существеннымъ основаніемъ всёхъ его воззрёній служили идеи, выработывавшіеся германскою философіею. Сообразно духу этой философіи, онъ разсматриваль литературу, какъ одно изъ частныхъ проявленій общей народной жизни, въ связи съ другими сторонами жизни; требовалъ, чтобъ она сознала свое назначеніе-быть не праздною игрою личной фантазіи поэта, а выразительницею народнаго самосознанія и одною изъ могущественнѣйшихъ силъ, движущихъ народъ по пути историческаго развитія. Всявдствіе такихъ высокихъ понятій о назначеніи литературы, нвмецкая философія поставляла необходимостію, чтобы въ ея произведеніяхъ значительность идеи, безъ которой форма пуста, соединялась съ художественностью формы, осуществляющей идею. Оть этихъ эстетическихъ аксіомъ критика гоголевскаго періода никогда не отступала. Напротивъ, чѣмъ болѣе она развивалась, тѣмъ глубже, полнве и сильнве понимала и выражала эти иден. Сходство, какъ видимъ, заключалось въ особенности общаго начала. Оно очень значительно; его можно назвать настоящимъ кровнымъ родствомъ. Различіе было еще гораздо боле важно. Оно зависело отъ степени развитія этого общаго начала; оно состояло въ глубинѣ и цёлости воззрёнія, въ послёдовательности его приложеній и въ важности выводовъ, какіе давало его примёненіе къ фактамъ, представляемымъ литературою. Чтобы видѣть, какое огромное разстояніе, уже по необходимости, лежавшей въ духѣ времени, не говоря о причинахъ различія, завиствшихъ отъ личнаго характера критиковъ, отдѣляло критику гоголевскаго періода отъ критики «Телескопа», надобно сообразить, какому измѣненію подверглись въ своемъ прогрессивномъ движении тѣ элементы нашей умственной жизни, изъ взаимнаго проникновенія которыхъ слагается критика, съ той поры, когда кончилась журнальная діятельность Надеждина (1834-1836), до той эпохи, когда критика гоголевскаго періода достигла (1844-1847) крайнихъ предѣловъ развитія, положенныхъ ей не столько границами силъ и слишкомъ кратковременной жизни человѣка, бывшаго главнымъ ея представителемъ (силы эти были огромны и раскрывались передъ нами далеко не во всей полнотв), сколько границами потребностей и требованій нашей публики. Надобно припомнить ходъ постепеннаго развитія у насъ научныхъ понятій и литературы въ этотъ періодъ времени, очень непродолжительный, обнимающій всего какихъ нибудь двёнадцать лётъ, но ознаменованный въ нашей умственной жизни многими очень важными фактами.

Надеждинъ ввелъ въ наше литературное сознаніе идеи, выработанныя нѣмецкою философіею \*). Это заслуга очень важная. Но

<sup>\*)</sup> Задолго до Надеждина, нёмецкая философія имёла послёдователей между русскими учеными. Особеннаго вниманія заслуживаеть то, что ею съ любовью занимались въ нашихъ духовныхъ академіяхъ. По случаю изданія "Логики" Бахмана въ русскомъ переводё Надеждинъ говорить ("Молва" 1832, № 20), что въ одной изъ духовныхъ академій давно ужь переведены сочиненія Канта, Шеллинга, Фихте, Якоби. Повднёе въ Кіевской Духовной Академіи, исторія философіи отъ Канта до Регеля преподавалась по извёстмому сочиненію Мишелета (берлинскаго). Имена высокопреосвященнаго Фипарета, митрополита московскаго, и преосвященнаго Иннокентія одесскаго должны занимать въ исторіи философіи у насъ такое же мёсто, какъ и въ исторіи богословія. Протоіерей Г. П. Павскій, оказавшій незабвенныя услуги богословскимъ наукамъ въ Россіи, заслуживаеть величайщаго нашего увъже-

Надеждинъ былъ послёдователемъ Шеллинга, и если принадлежалъ\_\_\_ какъ мы говорили, къ тъмъ изъ учениковъ этого философа, кото---рые развивали его понятія сообразно духу времени, то все, однакство же, въ сущности оставался ученикомъ Шеллинга. Но система этого мыслителя сама по себѣ неудовлетворительна, и главное значені ея состоить только въ томъ, что она была зародышемъ, изъ котораго развилась система Гегеля. Этого философа Надеждинъ, какъпо всему видно, никогда не признавалъ своимъ руководителемъ. считая его не болёе, какъ даровитымъ послёдователемъ Шеллинга\_ Понять Гегеля, который даль истинный смысль и настоящую цёну неопределеннымъ и отрывочнымъ мыслямъ Шеллинга, было предоставлено уже следующему поколению, обратившемуся къ изучению німецкой философіи отчасти по самостоятельному стремленію, отчасти, конечно, благодаря діятельности Надеждина и Павлова-Нѣсколько времени эти юноши абсолютною истиною считали ученіе Гегеля въ такомъ видѣ, какъ излагалъ его этотъ мыслитель. Но скоро познакомились они съ сочиненіями учениковъ Гегеля, которые, съ строгою последовательностію развивая существенныя идеи учителя, отвергли все, что въ его системѣ противорѣчило этимъ основнымъ принципамъ, и наконецъ преобразовали его систему такъ, какъ прежде онъ преобразовалъ систему Шеллинга. Безъ всякаго преувеличенія, надобно сказать, что такъ называемою школою Гегеля образовано было совершенно новое философское

нія и какъ мыслитель; въ послёднее время, очень много было говорено о его трудахъ по русской филологіи чрезвычайную важность которыхъ всё признають. Но филологія послужила ему только развлеченіемъ отъ занятій богословіемъ и философіею, дающихъ ему еще гораздо болѣе правъ на славу между нашими учеными. Всёмъ извёстны заслуги протојерея Ө. А. Голубинскаго, знаменитаго профессора философіи въ Московской Духовной Академін. Наконець навовемь Ө. А. Сидонскаго. Изъ свътскихъ ученыхъ, до Надеждина, нельзя не вспомнить о Фесслеръ, Велланскомъ и въ особенности И. Я. Кронебергъ и М. Г. Павловъ. Послъдній имълъ даже значительное вліяніе на молодое покольніе, воспитывавшееся въ Московскомъ Университеть, и ему быть можеть, даже болье, нежели Надеждину, принадлежить слава распространенія любви въ философіи между молодыми литераторами, о которыхъ мы будемъ говорить. Тёмъ не менёе, когда выступилъ Надеждинъ, нъмецкая философія не только для большинства публики, но и для большей части образованивищихъ писателей нашихъ оставалась еще предметомъ неслыханнымъ и непостяжимымъ.

ученіе, которому система самого Гегеля служила не болѣе, какъ предпественницею, только въ этомъ ученіи получившею свой смыслъ и оправданіе. Тѣмъ завершилось развитіе нѣмецкой философіи, которая, теперь въ первый разъ достигнувъ положительныхъ рѣшеній, сбросила свою прежнюю схоластическую форму метафизической трансцендентальности и, признавъ тожество своихъ результатовъ съ ученіемъ естественныхъ наукъ, слилась съ общей теоріею естествовѣдѣнія и антропологіею.

Тогда и увлеченіе системою Гегеля, которому навремя соверпенно подчинялись молодые русскіе приверженцы нёмецкой философіи, уступило мёсто новымъ воззрёніямъ, высказаннымъ его учениками. Предметъ этотъ имёетъ высокую важность для исторіи нашей литературы, потому что изъ тёснаго дружескаго кружка, о которомъ мы говоримъ и душою котораго былъ Н. В. Станкевичъ, скончавшійся въ первой порё молодости, вышли или впослёдствіи примкнули къ нему почти всё тё замёчательные люди, которыхъ имена составляютъ честь нашей новой словесности, отъ Кольцова до г. Тургенева. Безъ сомнёнія, когда нибудь, этотъ благороднѣйшій и чистѣйшій эпизодъ исторіи русской литературы будетъ разсказанъ публикѣ достойнымъ образомъ. Въ настоящую минуту еще не пришла пора для того.

Такимъ образомъ, втеченіе семи или восьми лѣтъ, научныя понятія, на которыхъ должна основываться критика, прошли два великіе фазиса развитія и достигли той окончательной ясности, полноты и послѣдовательности, которой недоставало имъ въ системѣ самого Гегеля, не только въ системѣ Шеллинга. И если Шеллингъ въ настоящее время имбетъ значение только какъ непосредственный учитель Гегеля, то и самъ Гегель, въ свою очередь, имъетъ значение только какъ предшественникъ стройнаго и полнаго учения, выработаннаго его школою изъ тѣхъ принциповъ, которые въ его системѣ высказывались не болѣе, какъ въ видѣ темныхъ предчувствій, оставались безъ приложеній и даже были подавляемы противоръчащими ихъ существенному смыслу трансцендентальными понятіями, наслёдіемъ односторонняго идеализма. Только трудами новъйшихъ нъмецкихъ мыслителей философія получила содержаніе, соотвѣтствующее требованіямъ точныхъ наукъ, и основалась, подобно естествовѣдѣнію, на строгомъ анализѣ фактовъ.

Но нѣмецкая философія занималась по преимуществу только

223

самыми общими и отвлеченными научными вопросами. Принципы общей системы воззрѣній на міръ были наконецъ найдены ею и приложены къ разъясненію нравственныхъ и отчасти историческихъ вопросовъ; зато другія части науки, не менѣе важныя, оставляемы были въ Германіи безъ особеннаго вниманія, --- преимущественно должно сказать это о практическихъ вопросахъ, порождаемыхъ матеріальною стороною человѣческой жизни. Французскихъ мыслителей занимали всегда эти предметы болѣе, нежели нѣмецкихъ, но очень долго не постигались ими во всей глубиеѣ и разрѣшались или поверхностнымъ, или фантастическимъ образомъ. Наконецъ, когда результаты н'вмецкой философіи проникли во Францію, а наблюденія, собранныя французами, въ Германію. пришло время искать положительныхъ и точныхъ рѣшеній. Тогда односторонность науки исчезла; ея содержание было уяснено относительно всёхъ ея существенныхъ задачъ. Матеріальныя и нравственныя условія человѣческой жизни и экономическіе законы, управляющіе общественнымъ бытомъ, были изслёдованы съ цёлью опредѣлить степень ихъ соотвѣтственности съ требованіями человической природы и найти выходъ изъ житейскихъ противоричий, встрёчаемыхъ на каждомъ шагу, и получены довольно точныя рёшенія важнёйшихъ вопросовъ жизни. Этоть новый элементь также вошелъ въ наше умственное развитіе; критика воспользовалась имъ, и ея основныя воззрѣнія во многихъ случаяхъ получили большую опредѣјенность и жизненность.

Таковъ былъ ходъ науки вообще. Мы, на сколько то было возможно, слѣдовали развитію общечеловѣческихъ понятій, которыя подъ конецъ періода, здѣсь обозрѣваемаго, ни мало уже не походили на то, что было намъ извѣстно въ его началѣ. Тѣ отрасли науки, которыя, имѣя предметомъ русскій міръ, должны быть обработываемы силами русскихъ ученыхъ, также сдѣлали въ этотъ промежутокъ времени очень значительные успѣхи, преимущественно русская исторія, отъ истинныхъ понятій о которой такъ много зависитъ и справедливое пониманіе историческаго хода нашей литературы. Около 1835 года, мы, подлѣ безусловнаго поклоненія Карамзину, встрѣчаемъ, съ одной стороны скептическую школу, заслуживающую великаго уваженія за то, что первая стала хлопотать о разрѣшеніи вопросовъ внутренняго быта, но разрѣшав*шую ихъ безъ надлежа*щей основательности; съ другой— «высшіе взгляды» Полеваго на русскую исторію, — черезъ десять літь, ни о высшихъ взглядахъ, ни о скептицизмѣ нѣтъ уже и рѣчи: вмѣсто этихъ слабыхъ и поверхностныхъ попытокъ, мы встрёчаемъ строго ученый взглядъ новой исторической школы, главными представителями которой были гг. Соловьевъ и Кавелинъ: туть въ первый разъ намъ объясняется смыслъ событій и развитіе нашей государственной жизни. Около того же времени, или нѣсколько раньше, подвергается основательному изслёдованію вопрось о значенія важнъйшаго явленія нашей исторіи-реформы Петра Великаго, о которой до того времени повторялись только наивныя сужденія Голикова или Карамзина. Нътъ надобности объяснять, какъ тъсно связана съ этимъ дѣломъ участь общаго взгляда на нашу литературу. Изданія Археографической Комиссіи дали каждому возможность изучать русскую исторію по источникамъ. Самые упорные противники всего новаго соглашаются, что изучение русской исторіи сдёлало значительные успёхи втеченіе десяти или двёнадцати лёть, о которыхъ мы говоримъ.

Но ближайшій предметь критики, русская литература, измѣнилась еще значительнѣе. Пушкинъ явился въ совершенно новомъ свѣтѣ, когда по смерти его обнародованы были произведенія, въ художественномъ отношеніи превышающія все, что было имъ напечатано при жизни. Гоголь напечаталъ «Ревизора». Явились Кольцовъ и Лермонтовъ. Всѣ прежнія знаменитости померкли передъ этими новыми. Явилась новая школа писателей, образовавшихся подъ вліяніемъ Гоголя. Гоголь издалъ «Мертвыя души». Почти въ одно время явились «Кто виновать?», «Бѣдные люди», «Записки охотника», «Обыкновенная исторія», первыя повѣсти г. Григоровича. Переворотъ былъ совершенный. Литература наша въ 1847 году была такъ же мало похожа на литературу 1835 года, какъ эпоха Пушкина на эпоху Карамзина.

Въ литературахъ западной Европы также совершались великія перемѣны. Виктора Гюго, Ламартина и Шатобріана, которыхъ прежде считали величайшими поэтами нашего вѣка, стали находить слишкомъ фальшивыми, приторными или натянутыми, ихъ не только перестали превозносить, перестали даже бранить. Вмѣсто ихъ, первою славою французской литературы явилась Жоржъ Сандъ, съ которой началась совершенно новая эпоха. Въ англійской литературѣ, вмѣсто историческихъ романовъ Вальтера Скотта,

15

этнографическихъ романовъ Купера и фешенэбльныхъ издѣлій Бульвера, общее внаманіе привлекли романы Диккенса. Въ иѣмецкой литературѣ не нашлось преемниковъ не только Гете, но даже и Гофману. Въ тридцатыхъ годахъ славу иѣмецкой поэзіи отчасти поддерживалъ Гейне; но скоро и онъ оказался человѣкомъ отсталымъ отъ своего времени; о иѣмецкой беллетристикѣ въ сороковыхъ годахъ не было и слуховъ за границами иѣмецкой земли. Эти факты должны были оказать сильное вліяніе на понятія объ искусствѣ: кто прочиталъ и умѣлъ оцѣнить Диккенса и Жоржа Санда, тотъ не такъ будетъ понимать литературу, какъ поклонникъ Вальтера Скотта и Купера, не говоря уже о Ламартинѣ и Викторѣ Гюго.

Словомъ, все кругомъ совершенно перемѣнилось, и болѣе всего перемѣнились именно тѣ элементы нашей умственной жизни, отъ которыхъ непосредственно зависятъ характеръ и содержаніе критики: научныя понятія, служащія ей основаніемъ, и отечественная литература.

Условія, въ которыхъ дѣйствовала критика гоголевскаго періода, были, какъ видимъ, столь новы, что, по необходимости, возлагаемой самою сущностью дѣла, она должна была раскрывать собою для нашего литературнаго сознанія совершенно новое содержаніе. Понятія, на которыхъ она должна была опираться, факты, о которыхъ должна была судить, до такой степени превышали своею глубиною и значительностью все, о чемъ прежде могла говорить русская критика, что всѣ предшествовавшіе ей періоды нашей критики должны были померкнуть въ нашихъ глазахъ, какъ маловажные въ сравненіи съ нею.

Главнымъ дѣятелемъ критики гоголевскаго періода былъ Бѣлинскій. Читатели, быть можеть, извинятъ насъ, что въ настоящей статьѣ мы не даемъ ни біографическихъ свѣдѣній объ этомъ писателѣ, ни даже его характеристики, потому что сообщеніе біографическихъ подробностей не входитъ въ планъ нашихъ «Очерковъ», ограничивающихся только разсмотрѣніемъ произведеній и не вдающихся въ изслѣдованія о частной жизни и личномъ характерѣ писателей. Мы сами первые чувствуемъ неполноту и, такъ сказать, отвлеченность этого плана и утѣшаемся только тѣмъ, что и неполный и сухой разборъ все-таки имѣетъ нѣкоторое, хотя временное, значеніе, пока не являются труды болѣе жавые и цолные.—Вирочемъ, при изложени развитія и смысла критики гоголевскаго періода, быть можеть, менѣе, нежели въ какомъ бы то ни было другомъ случаѣ, чувствуется потребность въ біографическихъ соображеніяхъ: въ дѣлахъ, имѣющихъ истинно важное значеніе, сущность не зависить отъ воли, или характера, или житейскихъ обстоятельствъ дѣйствующаго лица; ихъ исполненіе не объусловливается даже ничьей личностью. Личность туть является только служительницею времени и исторической необходимости.

Кто вникнеть въ обстоятельства, среди которыхъ должна была дъйствовать критика гоголевскаго періода, ясно пойметь, что характеръ ея совершенно зависълъ отъ историческаго нашего положенія; и если представителемъ критики въ это время былъ Бѣлинскій, то потому только, что его личность была именно такова, какой требовала историческая необходимость. Будь онъ не таковъ, эта непреклонная историческая необходимость нашла бы себъ другаго служителя, съ другою фамиліею, съ другими чертами лица, но не съ другимъ характеромъ: историческая потребность вызываетъ къ дъятельности людей и даетъ силу ихъ дъятельности, а сама не подчиняется никому, не измъняется никому въ угоду. «Время требуетъ слуги своего», по глубокому изреченію одного изъ такихъ слугъ.

Итакъ, оставимъ въ сторонѣ личность Бѣлинскаго: онъ былъ только слугою исторической потребности, и съ нашей отвлеченной точки зрѣнія насъ интересуеть только развитіе содержанія русской критики, во всемъ существенно важномъ съ необходимостью опредѣлявшееся обстоятельствами, созданными исторіею. И если мы будемъ иногда упоминать имя Бѣлинскаго, говоря о той или другой идеѣ, то вовсе не потому, чтобы собственно отъ его личности зависѣло выраженіе этой идеи: напротивъ, въ томъ, что есть существеннаго въ его критикѣ, лично ему, какъ отдѣльному человѣку, принадлежатъ только тѣ или другія слова, употребленіе того или другого оборота рѣчи, но вовсе не самая мысль: мысль всецѣло принадлежитъ его времени; отъ его личности зависѣло только то, удачно-ли, сильно-ли высказывалась мысль. Бѣлинскій явился на литературное поприще сотрудникомъ Надеждина, какъ его ученикъ и подражатель. Началъ онъ съ того самаго, на чемъ остановился Надеждинъ—съ чрезвычайно рѣзкаго и горькаго отрицанія всей нашей литературы, до самого Гоголя, который и самъ тогда еще не доказалъ, что его дѣятельность положитъ конецъ этому отрицанію. Первая значительная статья новаго критика—«Литературныя мечтанія. Элегія въ прозѣ»—помѣщенная въ «Молвѣ» 1834 года, имѣетъ самый мрачный и безпощадный тонъ. Уже заглавіе указываетъ на ея прямое происхожденіе отъ «Литературныхъ опасеній» Надеждина, намекаетъ, что наша такъ называемая литература не болѣе, какъ мечта, и говоритъ, что думать о ней значитъ наводить на себя тоску. Еще рѣзче высказываютъ общее направленіе статьи эпиграфы, выставленные надъ нею. Ихъ два:

> Я правду о тебь поразскажу такую, Что хуже всякой дже. Грибондооз. "Горе отъ ужа".

«Есть-ли у васъ хорошія книги?»—Н'вть; но у насъ есть ве-«ликіе писатели.— «Такъ, по крайней м'вр'в, у васъ есть словесность?—Н'втъ, у насъ есть только книжная торговля». Баронъ Брамбеусъ».

Статья, объявляющая о своемъ содержании такимъ заглавіемъ и такими эпиграфами, заключаеть обзоръ всей исторіи нашей литературы оть ся начала до 1834 года. Нужно-ли говорить, что она совершенно уничтожаетъ ес? Вообще, только четыре писателя по мнёнію автора, имёють право называться русскими писателями: Державинъ, Пушкинъ, Крыловъ и Грибобдовъ. Да и тб-что такое успѣли сдѣлать? Державина спасло отъ совершенной пустоты только его невѣжество, - а невѣжество можетъ-ли создать что-нибудь хорошее? Пушкинъ показалъ, что у него есть великій таланть, но не произвель ничего, достойнаго своихъ силъ, а теперь 1832-1834) не печатаеть ничего хорошаго: «теперь онъ умеръ, или, быть можеть, только обмеръ на время, ---судя по «Анджело» и сказкамъ, умеръ». Крыловъ хорошъ въ басняхъ-важное богатство для литературы! Грибовдовъ написалъ одну комедію, въ когорой главное достоинство- вдкость, а не художественность. Итакъ, у насъ еще нётъ литературы. Могутъ-ли четыре человека составлять литературу, особенно, если явились, какъ то было у насъ, случайно, безъ предшественниковъ и продолжателей? Литература явится у насъ тогда, когда просвъщеніе укоренится на нашей почвѣ; а теперь намъ рано и думать о такой роскоши. «Теперь намъ нужно ученіе! ученіе! а не литература». Тѣмъ же духомъ проникнуто и другое обозрѣніе, явившееся въ «Телескопѣ» черезъ полтора года (1836). Существенная мысль его достаточно выражается самымъ заглавіемъ: «Ничто о ничемъ, или отчетъ г. издателю «Телескопа» за послѣднее полугодіе (1835) русской литературы». Но Гоголь и Кольцовъ («Миргородъ», «Арабески» и «Стихотворенія Кольцова» явились въ 1835 году), уже вынуждають у автора некоторыя уступки въ пользу надежды на близость лучшей будущности. Обоихъ онъ приветствовалъ съ восторгомъ, и съ самаго начала, когда самые проницательные изъ другихъ ценителей еще не замечали Кольцова и отзывались о Гоголе съ благосклонною снисходительностью, какъ о человѣкѣ, который пишеть очень порядочно, онъ уже оцтнилъ ихъ вполнв, увиделъ въ ихъ первыхъ произведеніяхъ начало новой эпохи для русской литературы и предсказаль, какое высокое мѣсто они займуть въ ней. А, между тёмъ, Кольцовъ тогда напечаталъ только маленькую тетрадку съ восемнадцатью пьесами, изъ числа которыхъ развѣ шесть или семь были удачны, а Гоголь издаль только «Миргородъ» и «Арабески», ни «Ревизора», ни большей половины его повъстей, ни драматическихъ сценъ еще не было,-и, однако же, молодой критикъ не усомнился и тогда назвать его «главою нашей литературы». Эта проницательность, впрочемъ, покажется намъ совершенно естественною, если мы захотимъ сообразить, что молодому сотруднику Надеждина были даны природою силы сделаться главою нашей критики въ начинавшемся тогда новомъ періодѣ: само собою разумѣется, что онъ только потому и исполнилъ свое назначение, что былъ готовъ къ нему, что носилъ въ своей душе идеаль будущаго, истолкователемь котораго быль, когда оно осуществилось: трудно-ли человѣку, наполненному предчувствіемъ, узнать и оцёнить съ перваго же взгляда то, чего онъ ждалъ, о чемъ мечталъ? Вообще, человъкъ очень легко понимаетъ все сродное съ его собственною натурою \*).

<sup>\*)</sup> Вотъ существенныя мъста изъ замъчательной статьи «О русской по-

Въ этомъ открываются уже рёшительные признаки самостоятельности Бёлинскаго, при самомъ началё его дѣятельности, когда онъ, повидимому, еще совершенно слѣдовалъ вліянію своего учителя. На Кольцова Надеждинъ не обратилъ вниманія; а что касается первыхъ повѣстей Гоголя, онъ понималъ, что «Вечера на Хуторѣ» и «Миргородъ»—произведенія прекрасныя, но всей важности этихъ явленій не замѣчалъ: находилъ ихъ автора замѣчательнымъ писателемъ, отъ котораго надобно ожидать много прекраснаго, но и не предполагалъ въ немъ корифея совершенно новой будущности. Эта разница объясняется тѣмъ, что одинъ въ душѣ совершенно былъ человѣкомъ новаго періода, въ умѣ другаго стремленіе къ будущему боролось съ привычками прошедшаго и если побѣждало ихъ, то послѣ борьбы, помощью умозаключеній и соображеній, а не мгновеннымъ инстинктивнымъ влеченіемъ родственной натуры.

въсти и повъстяхъ г. Гогодя»: «Арабески и Миргородъ». («Телескопъ», томъ XXVII).

«Романъ и повёсть суть единственные роды, которые появились въ нашей литературё не столько по духу подражательности, сколько вслёдствіе потребности... Романъ все поглотилъ, а повёсть, пришедшая виёстё съ нимъ изгладила даже и слёды всего этого, и самъ романъ съ почтеніемъ посторонился и далъ ей дорогу впереди себя. Въ русской литературё повёсть еще гостья, но гостья, которая вытёсниетъ давнишнихъ хозяевъ взъ ихъ жилища...

«У насъ еще нётъ повёсти, въ собственномъ смыслё этого слова... Первенство поэта-повётствователя остается ва г. Полевымъ. Но въ его повёстяхъ есть одинъ важный недостатокъ: въ нихъ замётно большое участіе ума, для котораго самая фантавія есть какъ бы средство (*m. e. они сочинены, а не созданы, въ нихъ нитъ поэтическаю творчества*). Посмотримъ, нётъ-ли между нашими писателями такого, который былъ бы поэтъ по привванію... Мнё кажется, что изъ современныхъ писателей—я не включаю въ это число Пушкина, который уже свершилъ кругъ своей художнической дёятельности (такъ тогда думали, потому что посля "Бориса Годунова" Пушкинъ етеченіе пяти или четырехъ лютъ печаталъ мало замъчательного)—никого не можно назвать поэтомъ съ большею увёренностью и ни мало не задумываясь, какъ г. Гогодя...

«Способность творчества есть великій даръ природы. Творчество безъ цёльно съ цёлью, безсознательно съ сознаніемъ, свободно съ зависимостью. Вотъ его основные законы. (Излагается эстетическая теорія нъмецкой философіи, введенная къ намъ Надеждинымъ).

«Очень нетрудно къ этому приложить сочиненія г. Гоголя, какъ факты

Сотрудничество съ Надеждинымъ оставило навсегда довольно рѣзкій отпечатокъ на нѣкоторыхъ привычкахъ критики гоголевскаго періода. Самою существенною изъ этихъ принятыхъ по наслѣдству особенностей была безпощадная и непрерывная полемика противъ романтизма. У Надеждина она была едва ли не самою главною задачбю всей критики и, очевидно, проистекала изъ самаго положенія нашей литературы. Съ перваго взгляда можетъ показаться, что черезъ десять лѣтъ въ этихъ непрерывныхъ филипинкахъ уже не было настоящей надобности. Романтизмъ, повидимому, уже пересталъ быть опаснымъ, его пора было бы оставить въ покоѣ, и несправедливо было бить лежачаго врага. Но это заключеніе окажется ошибочно, если мы пристальнѣе вникнемъ въ сущность дѣла. Во первыхъ, романтизмъ сдѣлалъ только наружныя уступки: отказался отъ своего имени, не болѣе, но вовсе не исчезъ

въ теоріи. Скажите, какое впечатлёніе прежде всего производить на вась повъсть г. Гоголя? Не заставляеть-ли она васъ говорить: Какъ все это просто, обыкновенно, естественно и върно и, вивств съ твиз, какъ орнгинально и ново!» Не удивляетесь-ли вы и тому, что вамъ самимъ не пришла ВЪ ГОЛОВУ ТА ЖЕ САМАЯ ИДЕЯ, ПОЧЕМУ ВЫ САМИ НЕ МОГЛИ ВЫДУМАТЬ ЭТИХЪ ЖЕ самыхъ лицъ, такъ обыкновевныхъ, такъ знакомыхъ вамъ, и окружить ихъ этими самыми обстоятельствами, такъ повседневными? Вотъ первый признакъ истинно-художественнаго произведенія? Потомъ не знакомитесь-ли вы съ каждымъ персонажемъ его повёсти такъ коротко, какъ будто вы давно знали его, долго жили съ нимъ вмёстё? Не вёрите-ли вы на слово, не готовы-ли вы побожиться, что все разсказанное авторомъ есть чистая правда безъ всякой примеся вымысла? Какая этому причина? Та, что эти создания ознаменованы печатью истиннаго таданта. Эта простота вымысла, эта нагота дъйствія-върные признаки творчества. Эта поэзія реальная, поэзія жизни дъйствительной... И возьмите почти всъ повъсти г. Гогодя; какой отличительный характеръ ихъ? Что почти каждая изъ его повъстей? Сибшная комедія, которая начинается глупостями, продолжается глупостями и оканчивается слевами, и которая, наконецъ, называется жизнью. И таковы всё его повёсти: сначала смёшно, потомъ грустно. И такова жизнь наша сначала смешно, потомъ грустно! Сколько туть позвія, сколько философіи сколько истины!

«Въ художественныхъ произведеніяхъ должно различать характеръ творчества, общій всёмъ изящнымъ произведеніямъ, и характеръ колорита, сообщенный инцивидуальностью автора. Я уже сказалъ, что отличительныя черты характера произведеній г. Гоголя суть простота вымысла, совершенная истина жизни, народность, оригинальность, все это черты общія; потомъ комическое одушевленіе, побѣждаемое глубокимъ чувствомъ гоусти и унинія черта индивидуальная. и очень долго старался оспаривать побёду у новаго направленія; онъ имёль еще многихъ послёдователей въ литературё и многихъ приверженцевъ въ публикв. Чтобы указать на фактъ, относящійся уже къ самому послёднему времени критики гоголевскаго періода, припомнимъ, какою ожесточенною и всеобщею враждою встрёчена была отъ всёхъ журналовъ (кромё «Отечественныхъ Записокъ» и потомъ «Современника») натуральная школа, которая на самомъ дёлё, а не только на словахъ, отказалась отъ романтическихъ прикрасъ: всё возмущались тёмъ, что она описываетъ дёйствительную жизнь въ ея истинномъ видё, а не повёствуетъ о небывалыхъ въ мірё злодёяхъ и герояхъ и невиданныхъ красотахъ природы,—всё эти нападенія проистекали изъ привязанности къ преданіямъ романтизма. Да и до сихъ поръ романтизмъ еще живетъ во всёхъ

«Комизмъ, или юморъ, г. Гогодя имъетъ свой особенный характеръ: это юморъ чисто русскій, спокойный, простодушный, спокойный въ самомъ своемъ негодованія, добродушный въ самомъ своемъ лукавствъ...

«Портретъ» есть неудачная попытка г. Гогодя въ фантастическомъ родъ. Здъсь его талантъ падаетъ; но онъ и въ самомъ паденіи остается талантомъ. Вообще надобно сказать, что фантастическое какъ-то не совсъмъ дается г. Гогодю.

«Какой же общій результать выведу я изъ всего сказаннаго мною? Если я сказаль, что г. Гоголь поэть, я уже все сказаль, я уже лишиль себя права ділать ему судейскіе приговоры. У нась много писателей, нікоторые даже съ дарованіемь, но ніть поэтовь (Пушкина авторь исключиль, какь мы видили, изь числа дийствовавшихь тогда писателей). Поэть—высокое и святое слово: въ немъ заключается неумирающая слава!...Задача критики: опреділить степень, занимаемую художникомъ въ кругу своихъ собратій. Но г. Гоголь только еще началъ свое поприще: слёдовательно, наше діло висказать свое мнініе о его дебютё и о надеждахъ въ будущемъ, которыя подаетъ этотъ дебють. Эти надежды велики, ибо г. Гоголь владіетъ талантомъ необыкновеннымъ и высокимъ. По крайней мірів, въ настоящее время, онъ является главою литературы, главою поэтовь; онъ становится на місто, оставленное Пушкинымъ...

«Поэты бывають двухь родовь: одни только доступны поэзіи, у другихь дарь поэзіи есть нёчто составляющее нераздільную часть ихь бытія. Первые иногда одинь разь въ цёлую жизнь выскажуть какую-нибудь прекрасную поэтическую грёзу и ослабёвають въ послёдующихь своихь произведеніяхь. Другіе съ каждымь новымь произведеніемь возвышаются и крёпнуть. Г. Гоголь принадлежить къ числу этихь послёднихь поэтовь: этого довольно». шурѣ, не любять правды, высказываемой безъ прикрасъ, и находять, что какъ поле красно рожью, такъ рвчь-ложью, что отрицаніе безплодно, что, впрочемъ, оно ужь сдёлало свое дёло, что пора намъ обратиться къ более благосклонному взгляду на жизнь, и т. д.,-т. е. тоскують по блаженной порв Греминыхъ и Лириныхъ, съ прочими аркадскими принадлежностями. Если вы хотите испытать, на самомъ ли двлв много еще осталось у насъ романтиковь, есть для того средство очень легкое: пробный камень для романтизма----критика гоголевскаго періода; кто не доволенъ ея мнимою излишнею суровостью (разумъется, не по какимъ нибудь личнымъ разсчетамъ или лицемѣрію-о подобныхъ людяхъ нечего и говорить-а по искреннему убѣжденію), въ томъ не умеръ романтизмъ. А такихъ людей еще набирается довольно много. Нынъ можно не обращать на нихъ вниманія: для большинства публики ихъ мнѣнія забавны и только, а никакъ неопасны. Пятнадцать лётъ тому назадъ было не то: мненія, которыя ныне составляють лишь забаву, утъшающую отдъльныхъ людей, не имъющихъ вліянія на публику, были очень сильны въ литературѣ. Стоить припомнить, какъ одинъ изъ тогдашнихъ критиковъ не хотвлъ печатать повъстей Гоголя въ журналь, которому даваль направление, и не хотьль даже писать разбора, его комедіи, считая эту пьесу низкимъ фарсомъ. Основаніемъ его наивныхъ понятій были, конечно, романтическія требованія возвышенныхъ страстей и идеальныхъ личностей въ искусствѣ. А этотъ критикъ въ то время считался представителемъ современной науки. Каковы же были понятія другихъ литературныхъ судей, даже и не подозрѣвавшихъ въ искусствѣ ничего, кромѣ французскихъ мелодраматическихъ издълій? «Отечественныя Записки» одић боролись противъ всёхъ журналовъ въ этомъ случав, продолжая дёло «Телескопа».

Но борьба съ романтизмомъ, которая въ критикѣ гоголевскаго періода болѣе всего остальнаго могла бы казаться простымъ продолженіемъ мысли Надеждина, сохранила только наружное сходство съ его филиппиками, получивъ мало-по-малу совершенно новое содержаніе. Надеждинъ возставалъ противъ романтизма съ учено-литературной точки зрѣнія, доказывая только, что французскій новѣйшій романтизмъ такъ же мало похожъ на романтизмъ среднихъ вѣковъ, какъ псевдо-классическая литература на греческую, и потому, подобно ей, присваиваетъ себъ ложное имъ, а соб-

233

ственно долженъ считаться не болёе, какъ псевдо-романтизмомъ. жалкой поддёлкой подъ истинный романтизмъ, невозможный вънаше время, и потому прославленныя псевдо-романтическія произведенія нельпы въ эстетическомъ отношеніи. Этою отвлеченноюточкою зрѣнія ограничивалась его полемика. Критика гоголевскаго періода смотрѣла на вопросъ шире: она возставала на романтизмъ какъ на выраженіе натянутыхъ, экзальтированныхъ, лживыхъ понятій о жизни, какъ на извращеніе умственныхъ и нравственныхъ. силъ человѣка, ведущее къ фантазерству и поплости, самообольщеніямъ и кичливости. Надеждинъ и не предчувствовалъ, что сущность псевдо-романтизма заключается не въ нарушеніи эстетическихъ условій, а въ искаженномъ понятіи объ условіяхъ человіческой жизни; онъ самъ не былъ свободенъ въ этомъ отношения отъ заблужденій, которыя ничбиъ не отличались отъ основной ошибки. романтиковъ, считавшихъ только колоссальныя страсти и эффектныя явленія достойными вниманія поэта. Хорошо понимая мелочность того, что романтики воображали себѣ титаническимъ, Надеждинъ слишкомъ наклоненъ былъ искать поэзію въ одномъ тольковозвышенномъ, далеко превышающемъ явленія обыкновенной дѣй-ствительности. Не нужно говорить о томъ, какъ мало могли подходить подъ этотъ идеалъ писатели, подобные Диккенсу или Гоголю, изображающіе повседневную жизнь,-да и не было такихъ поэтовъ во времена Надеждина. Всъ были тогда экзальтированы или старались прикинуться экзальтированными, --- разочарованность была только особеннымъ и едва ли не самымъ натянутымъ родомъ экзальтаціи, ---никто не догадывался о лживости экзальтированнаго взгляда на жизнь. Потому то и недовольство романтизмомъ возбуждалось болье формальными недостатками его произведеній, нежели фальшивостью основнаго его взгляда на жизнь. Только слѣдующему поколёнію, воспитанному болёе положительною философіею и наслаждавшемуся болѣе здоровыми созданіями искусства, предоставлено было возстать противъ романтическихъ фантазій не съ одной литературной, но и съ житейской точки зрѣнія. Словомъ, Надеждинъ имѣлъ дѣло съ романтизмомъ, какъ противу-эстетическимъ явленіемъ въ литературѣ; критика гоголевскаго періода, раздѣляя этотъ взглядъ, обращала главное свое вниманіе на романтиковъ, какъ людей, губящихъ жалкимъ образомъ свои силы, какъ на людей, по заблужденію делающихся вредными для самихъ себя и смѣшными. Она заклеймила осмѣяннымъ именемъ романтизма всякую аффектацію, натянутость, болѣзненную апатію, величающую себя гордымъ разочарованіемъ, всякую пошлость, прикрывающую себя пышными фразами, всякую реторику въ словахъ и дѣлахъ, въ чувствахъ и поступкахъ. Борьба съ этимъ романтизмомъ должна быть вмёнена въ заслугу исключительно ей. Въ этомъ дёлё критика гоголевскаго періода не имѣла предшественниковъ и своими ѣдкими насмѣшками оказала несомнѣнную услугу не только литературѣ, но и самой жизни; въ немъ доселѣ имѣетъ она и долго будетъ имѣть ревностнымъ своимъ послёдователемъ каждаго здравомыслящаго писателя, потому что борьба противъ болѣзненнаго романтическаго направленія въ жизни доселѣ необходима и будетъ еще необходима и тогда, когда совершенно забудется имя литературнаго романтизма. Борьба эта продолжится до той поры, когда люди совершенно отвыкнуть обольщаться аффектаціею въ жизни, когда они привыкнуть сменяться надъ всемъ неестественнымъ, какъ пошлымъ, какими бы выгодными фразами и формами ни прикрывалась его внутренняя пошлость.

Малосвѣдующіе или увлеченные горячностью споровъ противники съ дикимъ негодованіемъ вопіяли, что критика гоголевскаго періода святотатственно посягаеть на славу знаменитыхъ людей нашей литературы, что она разрушаеть пьедесталы, на которыхъ стоять ихъ величественныя статуи, топчеть въ грязь все, чёмъ должна гордиться наша прошедшая литература, и т. д., и т. д. Если-бъ эти крики были справедливы, мы имвли бы другую точку очень близкаго сходства между деятельностью Надеждина и его бывшаго ученика. Къ сожалению, они основаны только на незнании или безпамятности. Дёло уничтоженія литературныхъ авторитетовъ вовсе нельзя причислять къ новымъ и существенно-важнымъ цвлямъ, достигнуть которыхъ хотёла критика гоголевскаго періода, и если она когда дёлала что нибудь въ этомъ родё, то развё относительно авторитетовъ, далеко не первостепенныхъ и нимало не освященныхъ древностью лётъ, -- напр., относительно Марлинскаго и Полеваго. Конечно, для иныхъ и это непріятно, но ужь ръшительно никому не можетъ казаться важнымъ преступленіемъ, по незначительности самаго предмета. Что же касается до святотатственнаго, по мивнію ивкоторыхъ, посягательства на Ломоносова, Державина и другихъ действительно первоклассныхъ писателей, критика гоголевскаго періода совершенно лишена была возможности придумать что нибудь въ уменьшение ихъ славы, по очень простой причинь: все, что можно было сказать въ этомъ смыслѣ давно ужь было высказано или Полевымъ, или Надеждинымъ. Обвинять въ этомъ критику гоголевскаго періода значить приписывать ей заслугу, вовсе не ей принадлежащую \*). Ей предстояло дъло совершенно другаго рода: не увлекаясь ни старымъ отрицаніемъ, ни еще более старыми панегириками, показать историческое значение различныхъ періодовъ нашей литературы и замъчательнъйшихъ ея двятелей, дать намъ исторію нашей литературы, чего еще не было сдѣлано никѣмъ изъ предшествовавшихъ критиковъ. Взглядъ на литературу, предшествовавшую Пушкину, у критики гоголевскаго періода быль умѣреннѣе и снисходительнѣе, нежели у критики романтическаго періода; а что касается Пушкина и его сподвижниковъ, критика гоголевскаго періода почти постоянно должна была противорѣчить рѣзкимъ приговорамъ Надеждина. Словомъ, она не разрушала, а напротивъ, возсозидала все, что въ прошедшемъ заслу-

«По твоемъ отъёвдъ перечелъ я Державина всего. Вотъ мое окончательное миъніе: этотъ чудакъ не зналъ ни русской грамогы, ни духа русскаго языка. У Державина должно будетъ сохранить одъ восемь да нёсколько отрывковъ, а прочее сжечь. Жаль, что нашъ поэтъ слишкомъ часто кричалъ ибтухомъ». (Отрыеокъ изъ письма къ Дельвигу, изд. 1855 г. часть I, стр. 56).

Кажется, ръзче этого трудно придумать что нибудь, и, навърное, въ «Телеграфъ» не найдется ни одного выраженія, которое бы хотя сколько нибудь подходило къ словамъ Пушкина своею жосткостью. А кто внаетъ «Телеграфъ» и «Телескопъ», тотъ внаетъ, что критика гоголевскаго періода вообще отзывалась о прежнихъ нашихъ писателяхъ съ гораздо большею умъренностью, нежели Полевой и Надеждинъ.

<sup>\*)</sup> Вообще надобно замѣтить, что отрицаніе, выражающееся печатнымъ образомъ, принимаетъ формы, гораздо менѣе жосткія, нежели тѣ, которыми облекается оно въ разговорахъ и частной перепискѣ. Литература и въ этомъ случаѣ, какъ и во многихъ другихъ, пролагаетъ путь къ примиренію, какъ скоро даетъ просторъ выраженію чувства, которое, оставаясь безвыходнымъ не знало бы границъ своей враждебности. Напрасно было бы воображать что, напримѣръ, Полевой, разрушитель устарѣвшихъ литературныхъ авторитетовъ, цѣнилъ писателей, предшествовавшихъ Пушкину, менѣе, нежели всякій другой изъ его современниковъ, имѣвшихъ хотя нѣкоторое литературное образованіе и не лишенныхъ вкуса. Напротивъ, надобно признаться, что каждый изъ нихъ втихомолку выражался гораздо рѣзче нежели говорилъ Полевой. Вотъ какъ, напримѣръ, думалъ о Державинѣ еще въ 1825 году самъ Пушкинъ, великій поклонникъ старины:

живало уваженія. Иначе и быть не могло: нападать на Ломоносова и Державина, на Карамзина и Пушкина уже было не нужно и неумъстно; если когда-то ихъ и превозносили безотчетными панегириками, то это слѣпое поклоненіе въ образованной части публики давно уже было уничтожено «Телеграфомъ» и «Телескопомъ», и когда явился Гоголь, наступило время говорить о прошедшемъ съ уваженіемъ, потому что развившееся изъ него настоящее стало заслуживать уваженія. Такъ съ уваженіемъ начинаютъ говорить объ отцахъ, когда потомки ихъ заслужатъ славу.

Откуда же взялось мнёніе, что однимъ изъ дёлъ критики гоголевскаго періода было уничтоженіе прежнихъ авторитетовъ? Не будемъ говорить о побужденіяхъ, проистекавшихъ изъ самолюбія многихъ раздраженныхъ ею тогдашнихъ писателей, которые находили удобнымъ кричать: «вы не върьте, читатели, тому, что говорить этоть человѣкъ о моихъ сочиненіяхъ; онъ бранить не только меня, онъ бранитъ и Державина и Лемоносова, онъ всёхъ. великихъ писателей (въ томъ числѣ и меня) хочеть унизить»; не будемъ также указывать другихъ подобныхъ разсчетовъ, какіе внушаемы были завистью или враждою: всв эти жалкіе факты незаслуживають того, чтобы вспоминать о нихъ. Обратимъ вниманіе только на законныя, такъ сказать, причины, отъ которыхъ происходило ошибочное мнёніе, будто уничтоженіе прежнихъ литературныхъ авторитетовъ было однимъ изъ существенныхъ дёлъ критики гоголевскаго періода. «Отечественныя Записки» имфли гораздо болѣе обширный кругъ читателей, нежели «Телескопъ» или «Телеграфъ»; потому даже изъ старыхъ читателей многіе, не знавшіе прежнихъ журналовъ, изъ «Отечественныхъ Записокъ» въ первый разъ вычитали сужденія о нашей старой литературѣ, непохожія на безотчетныя и нелёпыя похвалы, какія долго повторялись въ разныхъ книжкахъ, называвшихъ себя исторіями русской слевесности, пінтиками и т. п. Сюда надобно причислить и большую часть молодаго покольнія, не просматривавшаго старыхъ журналовъ и видъвшаго, что изъ новыхъ только «Отечественныя Записки» говорять о Ломоносовь и т. д. безпристрастно, между твиъ, какъ всё остальные нападають за то на этотъ журналъ. Молодое поколѣніе, конечно, не ставило этого въ вину «Отечественнымъ Запискамъ», --- напротивъ; зато иные сердечно иегодовали на молодое поколѣніе, восхищающееся «Отечественными Записками», и на «Отечественныя Записки», поселяющія въ молодыхъ людяхъ непочтительность въ Ломоносову и т. д. Эти добряки должны были бы помнить, что во время ихъ молодости «Телеграфъ» говориль о старой литератур' безъ подобострастія, котораго они требовали, впрочемъ, сами не зная, чего требуютъ; они должны были бы помнить, что уничтожение авторитетовъ, существующихъ до Пушкина, было дёломъ «Телеграфа», а существовавшихъ при Пушвинъ-дъломъ Надеждина. Что однажды исполнено, того не было уже надобности, да и не могло быть охоты дёлать во второй разъ. Когда явились Гоголь, Лермонтовъ и писатели такъ называемой натуральной школы, возвышать или унижать предшествовавшихъ писателей было уже поздно: надобно было только показать ходъ постепеннаго развитія русской литературы, въ существованіи которой до того времени сомнѣвались, и опредѣлить отношенія между различными ея періодами — вотъ что, действительно, было деломъ новымъ и необходимымъ. И оно было исполнено Бѣлинскимъ. До него существовала критика, но исторіи литературы у насъ еще не было. Ему обязаны мы тёмъ, что имѣемъ о ней вѣрныя и точныя понятія.

Но русская литература до Гоголя находилась еще въ первыхъ періодахъ своего развитія, изъ которыхъ каждый предъидущій имѣетъ значеніе не столько по безусловному совершенству ознаменовавшихъ его явленій, сколько потому, что служилъ приготовленіемъ къ слѣдующему, болѣе высокому развитію \*). Сущность понятій критики гоголевскаго періода объ исторіи русской литературы состояла въ приведеніи этого основнаго взгляда чрезъ всѣ факты. Это послужило для людей, не знавшихъ рѣзкаго тона предъ-

<sup>\*)</sup> Чтобы не подать повода къ недоразумёнію, будто мы безъ мёры превозносимъ новое насчеть стараго, скажемъ здёсь кстати, что и настоящій періодъ русской литературы, несмотря на всё свои неотьемлемыя достоинства, имѣетъ существенное значеніе болёе всего только потому, что служить приготовленіемъ къ дальнёйшему будущему развитію нашей словесности. Мы на столько вёримъ въ будущее лучшее, что даже о Гоголё не сомнёваясь говоримъ: будутъ у насъ писатели, которые станутъ на столько же выше его, насколько выше своихъ предшествениковъ сталъ онъ. Вопросъ только въ томъ, скоро ли прійдетъ это время. Хорошо было бы, еслибъ нашему поколёнію суждено было дождаться этого лучшаго будущаго. Если мы будемъ говорить о школё Гоголя, то постараемся объяснить причины такого митянія подробнёе.

идущей критики, новою причиною предполагать, будто бы критика гоголевскаго періода уничтожаеть прежніе авторитеты: она, видите ли, доказывала, что Державинъ имбетъ огромное историческое значеніе, какъ представитель скатерининскаго въка въ литературѣ и какъ одинъ изъ предшественниковъ и учителей Пушкина, а не говорила-какое преступление!-что Державинъ имветъ болве эстетическихъ достоинствъ, нежели Пушкинъ. Добрые люди, находившіе такія слова дерзкими и унижающими Державина, не догадывались, что этимъ сужденіемъ возвращалось Державину право на славу, которую прежняя критика совершенно отнимала у него, потому что, отрицая эстетическія достоинства его произведеній, не замѣчала и исторической ихъ цѣны. Эти добрые люди не знали того, какъ судили о Державинѣ писатели пушкинскаго періода. Тогда безъ дальнихъ разсужденій рішали, что Державинъ «кричаль пѣтухомъ», и потому его сочиненія «должно сжечь». Послѣ такихъ рѣшеній, критика, доказывавшая, что Державинъ имѣетъ большое историческое значение, уничтожала или возстановляла его славу? Когда утверждали, что она стремилась уничтожить прежніе авторитеты, ей приписывали чужую заслугу, — заслугу, говоримъ мы, потому что уничтожение слёпаго поклонения кумирамъ (кумирами называемъ старые литературные авторитеты не мы: это оцять выражение Пушкина о Державинъ всегда бываетъ великою заслутою для умственной жизни общества. Но у критики гоголевскаго періода такъ много своихъ собственныхъ правъ на высокое мѣсто въ исторіи литературы, что она не нуждается въ присвоеніи чужихъ. Кромѣ безпамятности или незнакомства съ прежнею критикою, была, впрочемъ, еще причина считать Бѣлинскаго первымъ человѣкомъ, заговорившимъ у насъ, что періодъ Пушкина безконечно выше всей предшествовавшей нашей литературы: онъ излагалъ свой взглядъ на исторію русской литературы ясно, опредёлительно и подкрѣплялъ его доказательствами, а романтическая критика ни о чемъ не могла говорить безъ громкихъ фразъ и доказательствъ не представляла, а вмёсто того скрашивала свои жестокіе приговоры разсужденіями о брильянтахъ и изумрудахъ, о потомкахъ Багрима и яркихъ искрахъ, вылетающихъ изъ могущественной груди русскаго волкана.

Есть также мивніе, будто бы критика гоголевскаго періода простерла свои отрицанія до того, что подвергла сомивнію существованіе русской литературы до Гоголя. Это опять было вовсе не ся дело. Известно, что романтические критики прямо утверждали, что русская литература не существуеть. Это говориль, еще до появленія «Телеграфа», Марлинскій. Позднѣе то же самое еще сильнъе высказывалъ Надеждниъ. Словомъ, это была общая тема всей нашей критики до самаго того времени, когда русская литература получила новое направление, благодаря диятельности Гоголя. Билинскій сначала разділяль это мизніе, потому что въ немъ было, для тридцатыхъ годовъ, очень много справедливаго. Но заслуга-ли, или преступление изобръсть мысль: «русская литература досель не существуеть», ни мало не принадлежить это изобрѣтеніе Бѣлинскому. Напротивъ, ему принадлежитъ та заслуга, что, когда черезъ ивсколько лвтъ положение русской литературы измвинлось, онъ первый понялъ важность этого измененія и сказаль: до сихъ поръ надобно было сомнѣваться въ существованіи русской литературы; теперь должно положительно сказать, что она существуетъ. Ему, а не кому-нибудь другому досталось на долю высказать это отрадное убъждение потому, что ему, изъ нашихъ замъчательныхъ критиковъ, первому судьба назначила действовать въ такое время, когда безусловное отрицаніе всего въ нашей литературѣ сявлалось уже несправелливо. Вместо обыкновенной фразы, что онъ былъ въ нашей критикв органомъ отрицанія, надобно сказать, напротивъ, что онъ первый, сообразно измѣнившемуся положенію нашей литературы, положилъ границы отрицанію, которое у Надеждина не имѣло границъ.

Когда литература наша втеченіе гоголевскаго періода начала становиться тёмъ, чёмъ должна быть—выраженіемъ народнаго самосознанія и, такимъ образомъ, достигла, хотя до нёкоторой степени, цёли, къ которой стремилась, тогда и предъидущее развитіе ея получило смыслъ, котораго нельзя было замётить въ немъ прежде; только тогда можно было замётить, что одни явленія смёнялись въ ней другими не напрасно и не случайно, что она имёетъ свою исторію. Критика гоголевскаго періода замётила и высказала это. Она первая начала утверждать, что наша литература постоянно развивалась, что ея періоды имёють между собою связь, что Державинъ и Пушкинъ явились не случайно, какъ то казалось прежде, и, какъ мы замѣтили, Бёлинскій былъ первымъ историкомъ нашей литературы \*). Недаромъ его первая значительная статья, отрицая существованіе русской литературы, содержаніемъ своимъ имѣла подробный обзоръ ея фактовъ отъ Ломоносова до Пушкина.

Но если мы говоримъ о томъ, что критика гоголевскаго періода положила границы отрицанію и дала намъ въ первый разъ исторію русской литературы, считавшейся до того времени не болѣе, какъ случайнымъ, безжизненнымъ и почти всегда безсмысленнымъ отраженіемъ различныхъ явленій иноземныхъ литературъ, то мы говоримъ это о позднѣйшей порѣ развитія критики гоголевскаго періода, когда она достигла уже полной самостоятельности и когда положеніе русской литературы существенно измѣнилось вліяніемъ Гоголя, дѣятельностью Лермонтова и многочисленныхъ писателей новаго поколѣнія, воспитанныхъ отчасти Пушкинымъ и Лермонтовымъ, а болѣе всего твореніями Гоголя и критикою Бѣлинскаго. Но въ 1834—1836 г. это будущее едва можно было неопредѣленнымъ образомъ только предвидѣть, и почти все оставалось въ настоящемъ неподвижно. Не было еще достаточныхъ при-

•) Интересно прослёдить, по статьямъ Вёлинскаго, какъ измёняющееся положеніе нашей литературы постепенно приводило критику отъ надеждинскаго отрицанія, справедливаго въ свое время (1834), къ уб'яжденію, сдёлавшемуся столь же справедливымъ черевъ десять лёть: «есть у насъ, наконецъ, нёчто достойное называться литературою; она получила, наконецъ, вначеніе, какого не имёла прежде, и мы теперь можемъ видёть, къ какому результату вели, какой смыслъ имёли тё литературныя явленія, которыя прежде казались безплодными и случайными». Вотъ нёкоторыя выписки приблизительно обозначающія впохи втого движенія:

1834. (До Гоголя). «У насъ нътъ интературы». Литературныя мечтанія. "Молва" 1834 г., № 39, стр. 190.

1840. (Гоноль издаль свои повысти и "Ревизора", но еще не имыеть рышительнаю вліянія на литературу). У нась ніть питературы въ точнойъ вначении этого слова, какъ выраженія духа и жизни народной, но у нась есть уже начало литературы». Русская литература въ 1840 г. "Отечественныя Записки" 1841 г., толь XIV, стр. 33).

1848. (Изданы "Мертвыя Души"; школа Гоюля начинаеть занимать видное мисто). Несмотря на бъдность нашей литературы, въ ней есть живненное движение и органическое развитие; саъдственно, у нея есть история. Мы желаемъ хоть намекнуть на это развитие и проложить другимъ дорогу тамъ, гдъ еще не протоптано и тропинки. Переая статья о Пушкина. «Отечественныя Записки» 1843 г., томъ XXVIII, стр. 24).

1847. (Вліяніе Гоголя рышителько торжествуеть). Было время, вогда во-

10

чинъ существеннымъ образомъ измёнять мнёній, представителемъ которыхъ былъ Надеждинъ, и авторъ статей о Пушкинё началъ, какъ мы замётили, цочти тёмъ же самымъ, что говорилъ Надеждинъ. Какъ то всегда бываетъ, если человёкъ молодаго поколёнія принимаетъ мысль, выраженную его учителемъ, онъ придалъ этой мысли еще больше опредёлительности, нежели она имёла у самого Надеждина.

Однако, по исторической необходимости, это скоро должно было измѣниться: новый періодь для русской литературы уже начинался. Мы видѣли, какъ быстро и вѣрно предугадывалъ ученикъ Надеждина, по «Миргороду» и «Арабескамъ», какого писателя мы будемъ имѣть въ Гоголѣ; скоро «Ревизоръ» долженъ былъ оправдать это предчувствіе. Кольцовъ уже явился, Лермонтовъ скоро долженъ былъ явиться. Мы видѣли, какое существенное различіе между учителемъ и ученикомъ выказалось во взглядѣ на значеніе Гоголя и достоинства первыхъ стихотвореній Кольцова: одинъ еще не замѣчалъ фактовъ, на которыхъ другой уже основывалъ свои понятія о русской литературѣ.

Но коренное различіе между понятіями ученика и учителя о русской литератур'в заключалось тогда (1835—1836) не только въ томъ, что одинъ зам'вчалъ необыкновенную важность новыхъ фактовъ, на которые другой медлилъ обратить надлежащее вниманіе: и тѣ коренныя воззрѣнія, на основаніи которыхъ произносится сужденіе о фактахъ, были уже не одинаковы. Сотрудникъ «Телескопа» сдѣлался приверженцемъ Гоголя, между тѣмъ, какъ изда-

просъ: есть-ии у насъ литература? не казался парадовсомъ и многими разрёшенъ былъ въ отрицательномъ смыслѣ... Одинъ изъ величайшихъ умотвенныхъ успѣховъ нашего времени въ томъ и состоитъ, что мы отврили, что у Россія была своя исторія. То же и въ отношеніи къ исторіи русской интературы... Литература наша дошла до такого положенія, что успѣхи ся въ будущемъ, ся движеніе впередъ завесять больше отъ объема и количества предметовъ, доступныхъ ся завёдыванію, нежели отъ нея самой. Чѣнъ шире будуть границы ся содержанія, чѣмъ больше будетъ пищи для ся дѣятельности, тѣмъ быстрѣе и плодовитѣе будетъ ся развитіе. Какъ бы то ни было, но если она еще не достигла своей зрѣлости, то уже нашла, нащупала, такъ сказать, прямую дорогу къ ней; а это великій успѣхъ съ ся стороны». Взлядъ на русскую литературу. "Соеременникъ" 1847 г., № 1, Критика, стр. 4 и 28. тель, не будучи враждебенъ этому новому фазису развитія нёмецкой науки, оставался, однакожь, въ сущности ученикомъ Шеллинга.

Біографическія монографіи, необходимость которыхъ въ настоящее время чувствуется живее, нежели когда-нибудь, должны объяснить намъ, когда и какъ начались тёсныя дружескія отношенія между Н. В. Станкевиченъ и Белинскимъ. Мы теперь можемъ положительно сказать только, что они начались очень рано; что первымъ распространителемъ энтузіазма къ Гегелю между молодымъ поколеніень въ Москве быль Станкевнчь; что онь быль другонь Кольцова; что когда Надеждинъ, въ 1835 году, убхалъ заграницу и завёдываніе «Телескопомъ» поручилъ Бёлинскому, тотчасъ появнянсь въ этомъ журналѣ стихотворенія Кольцова, передъ тёмъ санымъ временемъ отъисканнаго Станкевичемъ въ Воронежѣ, н чаше прежняго стали являться упоминанія о Гегель, а скоро было напечатано и общирное изложение системъ этого выслителя. Накопенъ, самое содержание статей, писанныхъ въ 1835-1836 годахъ молодынъ сотрудникомъ Надеждина, обнаруживаеть, что онъ тогда уже находнися подъ сильнымъ вліяніемъ этой новой у насъ философін. Вообще, нельзя не видёть, что, въ это время, если сохранялись еще въ образѣ воззрѣній Бѣлинскаго многія черты непосредственного родства съ понятіями, собственно принадлежащими Належдину, то еще гораздо боле находилось тождественнаго съ теми насями, которыя потомъ съ такою пылкостью излагались людьми молодаго поколёнія въ «Московскомъ Наблюдателё», и, во иногихъ частностяхъ продолжая быть ученикомъ Надеждина, его сотрудникъ совершенно принадлежалъ всёми стремленіями своими новымъ идеямъ, тогда проникавшимъ въ молодое поколение.

Различіе въ характерѣ книжекъ «Телескопа», изданныхъ въ отсутствіе Надеждина его сотрудникомъ, отъ предъидущихъ нумеровъ бросается въ глаза. Оно такъ рѣзко, что если бы издатель былъ человѣкъ неподвижный въ умственной жизни, то, по возвращенія, остался бы рѣшительно недоволенъ направленіемъ, приданнымъ его журналу. Но, сколько то видно изъ фактовъ, представляемыхъ самимъ журналомъ, этого не было. Напротивъ, оправдывая передъ публикою неисправность выхода журнала въ свое отсутствіе непредвидѣнными обстоятельствами, Надеждинъ указывалъ на достоинство содержанія изданныхъ безъ него нумеровъ, какъ на доказательство того, что передъ отъѣздомъ имъ были пумыхты

*76*#

ГЛАВА V.

ры, чтобы читатели ничего не потеряли отъ его пойздки за у. Сотрудникъ, издавшій эти нумера, сохранилъ свое половъ журналѣ, даже пріобрѣлъ на его направленіе болѣе вліянежели имѣлъ до поѣздки Надеждина. Критика, относящаяся роизведеніямъ изящной словесности и литературнымъ журна-, перешла совершенно въ руки Бѣлинскаго и получила больразвитіе. Себѣ Надеждинъ оставилъ только вритическіе разы ученыхъ сочиненій. Все, что начато было Бѣлинскимъ въ сутствіе редактора, продолжалось и при редакторѣ, до конца селескопа». Молодые сотрудники, введенные въ журналъ Бѣлинкимъ, продолжали помѣщать свои статьи въ немъ и увлекали курналъ впередъ; Надеждинъ отдался молодому поколѣнію. Разногласія отъ литературныхъ причинъ не было и, сколько можно судить по самому журналу, не предвидѣлось \*).

«Что было бы, если бы не случилось того, что случилось?» Что было бы, если бы «Телескопъ» не прекратился? Вопросы подобнаго рода не пользуются репутацією особеннаго глубокомыслія, и отвѣты на нихъ не принимаются въ особенное уваженіе, хотя очень часто такіе вопросы сами собою навязываются воображенію, и отвѣты на нихъ иногда очень легко подсказываются здравымъ смысломъ. Признаемся, намъ хотѣлось бы, подобно Кифѣ Мокіевичу, «обратиться къ умозрительной сторонѣ» и поразмыслить о «философическомъ», по его выраженію, вопросѣ, который намъ представился. Но мы вспомнили одно изъ основныхъ положеній гегелевой философія, къ которой приводитъ насъ «Московскій Наблюдатель»: «все дѣйствительное разумно и все разумное дѣйствительно», и заключили, что продолженіе существованія «Теле-

\*) Эти выводы основываются на матеріалахъ, представляемыхъ содержаніемъ "Телескопа" и "Молвы". Мы очень хорошо понимаемъ, что одинт этотъ источникъ недостаточенъ и долженъ быть дополненъ воспоминаніям лицъ, бывшихъ тогда близкими къ "Телескопу", и мы были бы очень радт если бы такія воспоминанія явились въ печати, хотя бы и обнаружило ими, что въ томъ или другомъ случав мы ошиблись. Впрочемъ, каковы ни были отношенія редактора "Телескопа" съ его главнымъ сотрудником молодыми друзьями послёдняго, литературная сторона этихъ отношеній, торая здёсь исключительно важна для насъ, съ удовлетворительною ностью характеризуется данными, находимыми въ самомъ журналѣ, и воды, представленные выше, едва-ли могутъ быть существенно измѣ біографическими воспоминаніями. скопа» было бы неразумно. Потому, оставляя умозрёнія, будемъ продолжать исторію «разумной» действительности, въ «Московскомъ Наблюдателё»—рёдкій случай!—являвшейся на самомъ дёлё разумною.

Въ «Телескопѣ» молодое поколѣніе пользовалось очень значительнымъ вліяніемъ, получило наконецъ решительный перевёсъ, но все еще не было и не могло быть полнымъ хозяиномъ. По прекращеніи этого журнала, оно нѣсколько времени не имѣло о́ргана въ литературѣ, но въ 1838 году получило въ полное свое распоряженіе «Московскій Наблюдатель». Матеріальныя средства этого журнала были въ то время совершенно истощены жалкимъ трехлётнимъ существованіемъ. Молодое покольніе располагало богатымъ запасомъ энтузіазма и дарованій, но не капиталами; потому «Московский Наблюдатель» скоро прекратился. Но его кратковременная жизнь при второй редакціи была блистательна. Онъ быль прекраснымъ выраженіемъ стремленій молодежи, пылкой и благородной. Главными сотрудниками Бёлинскаго были въ этомъ журналё: г. К. Аксаковъ, г. Боткинъ, г. Катковъ, Ключниковъ (- e - ), Красовъ и г. Кудрявцевъ. Нбвозможно отказать въ уважении и сочувствіи кружку, состоявшему изъ такихъ людей. А мы еще пропустили нёкоторыя имена, еще болёе выразительныя \*). Душею ихъ круга былъ Станкевичъ. Завѣдываніе журналомъ принадлежало Велинскому. Всё эти люди были тогда еще юношами. Всё были исполнены вёры въ свои благородныя стремленія, надеждъ на близость прекраснаго будущаго. Мудрость устами Гегеля, все разгадавшаго, какъ имъ казалось, все примирившаго Гегеля, раскрыла передъ ними тайны дотоль непостижимыя людямъ. Поэзіею упоены были ихъ сердца; слава готовила имъ вѣнцы за благую вѣсть, провозглашаемую отъ нихъ людямъ, и, увлекаемые силою энтузіазма, стремились они впередь:

> Какъ смѣло, съ бодрою охотой, Мечты надѣясь досягнуть, Еще не связанный заботой, Пускался юноша въ свой путь! Какъ онъ легко впередъ стремился! Что для счастливца тяжело?

\*) Напримъръ, Кольцова.

Какой воздушный рой тёснился Виругь свётлаго пути его! Любовь съ улыбкой благосклонной И счастье съ золотымъ вёнцомъ, И слава съ звёздною короной И въ свётё истина живомъ.... \*).

> Могучая сила Въ душё вхъ кипитъ; На блёдныхъ ланитахъ Румянецъ горитъ; Ихъ очи, какъ звёзды По небу, блестятъ; Ихъ думы-какъ тучи; Ихъ думы-какъ тучи; Ихъ рёчи горятъ. И съ неба, и съ время Покровы сияты... Шумна ихъ бесёда Разумно идетъ; Роскошная миадостъ Здоровьемъ цвётетъ... \*\*)

И кто хочетъ перенестись на нёсколько минутъ въ ихъ благородное общество, пустъ перечитаетъ въ «Рудинѣ» разсказъ Лежнева о временахъ его молодости и удивительный эпилогъ повёсти г. Тургенева.

<sup>\*) &</sup>quot;Идеалы" Шиллера, переводъ К. Аксакова. "Московскій Наблюдатель", томъ XVI. стр. 548.

<sup>\*\*)</sup> Изъ стихотворенія Кольцова въ память Ставкевича.

# ГЛАВА ШЕСТАЯ.

«Московскій Наблюдатель» былъ переданъ въ распоряженіе друзей Станкевича уже тогда, когда матеріальныя средства къ продолжению издания были совершенно истощены, и только безкорыстная энергія новыхъ сотрудниковъ могла продлить еще на годъ существование журнала, доведеннаго до гибели прежнею редакциею, Но этоть послёдній, слишкомъ краткій, періодъ жизни «Московскаго Наблюдателя» былъ таковъ, что никогда еще ничего подобнаго за исключеніемъ развѣ послѣднихъ книжекъ «Телескопа», не бывало въ русской журналистикв. Даже «Телеграфъ» въ свое лучшее время не быль такъ проникнуть единствомъ задушевной мысли, не былъ одушевленъ такимъ пламеннымъ стремленіемъ служить истинв и искусству; и если бывали у насъ до того времени альманахи и журналы, имъвшіе гораздо большее число сотрудниковъ, уже пользовавшихся громкою знаменитостью, какъ напримвръ, «Библіотека для Чтенія» въ 1834, пушкинскій «Современникъ» въ 1836 году, то никогда еще не соединялись въ русскомъ журналь столько истинно замечательных в дарований, столько истиннаго знанія и неподдѣльной повзіи, какъ въ «Московскомъ Наблюдателѣ» второй редакціи (томы XVI, XVII и XVIII прежней нумерація и томы І и II новой). Въ 1838-1839 годахъ новые сотрудники «Наблюдателя» были юношами, еще почти совершенно безвёстными; но почти всё они оказались людьми сильными и даровитыми, почти каждому изъ нихъ суждено было составить себв прочную, благородную, безукоризненную извёстность въ нашей литературѣ, а нѣкоторымъ и пріобрѣсти блестящую славу; будущность принадлежала имъ, какъ и теперь настоящее принадлежитъ имъ и темъ людямъ, которые впоследствін примкнули къ нимъ.

«Московскій Наблюдатель» менёе извёстень, нежели «Телеграфъ» и «Телескопъ»; потому не излишне будеть, прежде нежели говорить подробно объ его учено-критическихъ воззрёніяхъ, сказать два-три слова объ общей физіономіи послёднихъ томовъ журнала, изданныхъ людьми новаго поколёнія, дёятельность которыхъ теперь занимаетъ насъ.

До того времени, когда рѣшительное вліяніе Гоголя на мододые таланты обратило большинство даровитыхъ писателей къ предпочтенію прозаической формы разсказа, стихотворенія были блестящею стороною нашей изящной литературы. «Московскій Наблюдатель» не имѣлъ между своими сотрудниками Пушкина, какъ альманахи 1823-1833 годовъ или первые годы «Библіотеки» и (пушкинскаго) «Современника». Но если взять поэтическій отділь «Наблюдателя» весь вмёстё и сравнить его съ тёмъ, что представляла наша поэзія въ прежнихъ столь знаменитыхъ ею альманахахъ и въ самомъ пушкинскомъ «Современникѣ» (не говоря уже о «Библіотекѣ», далеко уступавшей въ этомъ отношеніи «Современнику», «Свернымъ цевтамъ» и проч.), то нельзя не признать, что по отделу поэзіи «Московскій Наблюдатель» быль гораздо выше всёхь прежнихъ нашихъ журналовъ и альманаховъ, гдѣ, кромѣ произведеній Пушкина и переводовъ Жуковскаго, только немногія стихотворенія возвышаются надъ уровнемъ безцвѣтной и пустой посредственности, между тёмъ, какъ въ «Московскомъ Наблюдателё» мы почти не найдемъ стихотвореній, которыхъ нельзя было бы съ удовольствіемъ прочитать и нынѣ, а напротивъ, кромѣ дивныхъ созданій Кольцова, многія другія пьесы остаются до сихъ поръзамѣчательны и прекрасны \*),

#### НА ОЗЕРЪ.

Какъ освѣжается душа И кровь течеть быстрѣй!

<sup>\*)</sup> Кромъ стихотвореній Кольцова, въ "Московскомъ Наблюдателъ" помъщались:

Переводъ изъ Гёте и Шиллера, г. К. А. Аксакова, котораго надобно назвать однамъ изъ лучшихъ нашихъ поэтовъ-переводчиковъ. Миѣніе, иногда высказываемое нынѣ, будто стихъ этихъ переводовъ былъ тяжелъ, не совершенно основательно; намъ кажется, напротивъ, что мало найдется такихъ прекрасныхь и поэтическихъ переводовъ, какъ, напримѣръ, слѣдующая пьеса изъ Гёте ("М. Н." XVI, 92):

Мало того, что изъ многочисленныхъ стихотвореній, помѣщенныхъ въ «Московскомъ Наблюдателѣ» второй редакціи, только развѣ немногія могутъ быть названы слабыми, — достоинство, которымъ не могъ похвалиться до того времени ни одинъ изъ нашихъ журналовъ, — есть въ этой массѣ пьесъ другое качество, еще болѣе новое для того времени: пустыхъ стихотвореній въ ней не найдется рѣшительно ни одного, каждая лирическая пьеса дѣйствительно проникнута чувствомъ и мыслью, такъ что стихотворный отдѣлъ «Московскаго Наблюдателя» не можетъ быть и сравниваемъ съ тѣмъ, что встрѣчаемъ въ другихъ тогдашнихъ журналахъ.

> О, какъ природа хороша! Я на груди у ней! Качаетъ нашъ челнокъ волна, Въ ладъ съ нею весла бъютъ, И горы въ мпистыхъ пеленахъ Навстръчу намъ встаютъ. Что же, мой взоръ, опускаешься ты? Вы ли опять, золотыя мечты? О, прочь, мечтанье, хоть сладко оно!

Здѣсь все такъ любовью и жизнью полно!

Свѣтлою тодпою

Звёвды въ волнахъ глядятся.

Туманы грядою На дальнихъ высяхъ ложатся;

Вътеръ утра качаетъ Деревья надъ веркаломъ водъ; Тихо отражаетъ Озеро спъющій плодъ.

Приводя это стихотвореніе, мы имёемъ цёлью не только представить доказательство, что не напрасно причисляемъ переводы г. К. Аксакова въ «М. Н.» въ произведеніямъ, имъющимъ положительное достоинство: для насъ «На озерѣ» служитъ поэтическимъ выраженіемъ самой характеристической особенности того міросоверцанія, которое господствовало въ «Московскомъ Наблюдателѣ».

Переводы г. Каткова изъ Гейне и отрывки изъ его прекраснаго перевода «Ромео и Джульетта» Шекспира;

Стихотворенія Ключникова (———————————————————————— менте замтучательныхъ тадантовъ;

Стихотворенія Красова, который былъ едва зи не дучшимъ изъ нашихъ второстепенныхъ поэтовъ въ эпоху д'яятельности Кольцова и Лермонтова. Его пьесы давно надобно было бы собрать и издать: онъ очень заслуживаютъ того, и напрасно мы забываемъ объ этомъ зам'ячательномъ поэтъ. ваніе русской литературы до Гоголя. Это опять было вовсе не ея дело. Известно, что романтические критики прямо утверждали, что русская литература не существуеть. Это говорилъ, еще до появленія «Телеграфа», Марлинскій. Позднѣе то же самое еще сильнъе высказывалъ Надеждинъ. Словомъ, это была общая тема всей нашей критики до самаго того времени, когда русская литература получила новое направление, благодаря деятельности Гоголя. Белинскій сначала раздёляль это мнёніе, потому что въ немь было, для тридцатыхъ годовъ, очень много справедливаго. Но заслуга-ли. или преступленіе изобр'всть мысль: «русская литература досел'в не существуетъ», ни мало не принадлежить это изобрѣтеніе Бѣлинскому. Напротивъ, ему принадлежитъ та заслуга, что, когда черезъ ивсколько лётъ положение русской литературы измёнилось. онъ первый понялъ важность этого измѣненія и сказаль: до сихъ поръ надобно было сомнѣваться въ существованіи русской литературы; теперь должно положительно сказать, что она существуетъ. Ему, а не кому-нибудь другому досталось на долю высказать это отрадное убъждение потому, что ему, изъ нашихъ замъчательныхъ критиковъ, первому судьба назначила дъйствовать въ такое время, когда безусловное отрицание всего въ нашей литературѣ сдёлалось уже несправедливо. Вмёсто обыкновенной фразы, что онъ былъ въ нашей критикъ органомъ отрицанія, надобно сказать, напротивъ, что онъ первый, сообразно измёнившемуся положенію нашей литературы, положилъ границы отрицанію, которое у Надеждина не имѣло границъ.

Когда литература наша втеченіе гоголевскаго періода начала становиться тёмъ, чёмъ должна быть—выраженіемъ народнаго самосознанія и, такимъ образомъ, достигла, хотя до нёкоторой степени, цёли, къ которой стремилась, тогда и предъидущее развитіе ея получило смыслъ, котораго нельзя было замётить въ немъ прежде; только тогда можно было замётить, что одни явленія смёнялись въ ней другими не напрасно и не случайно, что она имёетъ свою исторію. Критика гоголевскаго періода замётила и высказала это. Она первая начала утверждать, что наша литература постоянно развивалась, что ея періоды имёютъ между собою связь, что Державинъ и Пушкинъ явились не случайно, какъ то казалось прежде, и, какъ мы замётили. Бёлинскій былъ первымъ историкомъ нашей литературы \*). Недаромъ его первая значительная статья, отрицая существованіе русской литературы, содержаніемъ своимъ имѣла подробный обзоръ ея фактовъ отъ Ломоносова до Пушкина.

Но если мы говоримъ о томъ, что критика гоголевскаго періода положила границы отрицанію и дала намъ въ первый разъ исторію русской литературы, считавшейся до того времени не болѣе, какъ случайнымъ, безжизненнымъ и почти всегда безсмысленнымъ отраженіемъ различныхъ явленій иноземныхъ литературъ, то мы говоримъ это о позднѣйшей порѣ развитія критики гоголевскаго періода, когда она достигла уже полной самостоятельности и когда положеніе русской литературы существенно измѣнилось вліяніемъ Гоголя, дѣятельностью Лермонтова и многочисленныхъ писателей новаго поколѣнія, воспитанныхъ отчасти Пушкинымъ и Лермонтовымъ, а болѣе всего твореніями Гоголя и критикою Бѣлинскаго. Но въ 1834—1836 г. это будущее едва можно было неопредѣленнымъ образомъ только предвидѣть, и почти все оставалось въ настоящемъ неподвижно. Не было еще достаточныхъ при-

\*) Интересно прослёдить, по статьямъ Вёлинскаго, какъ измёняющееся положеніе нашей литературы постепенно приводило критику отъ надеждинскаго отрицанія, справедливаго въ свое время (1834), къ убёжденію, сдёлавшемуся столь же справедливымъ черевъ десять лётъ: «есть у насъ, наконецъ, нёчто достойное называться литературою; она получила, наконецъ, яначеніе, какого не имёла прежде, и мы теперь можемъ видёть, къ какому результату вели, какой смыслъ имёли тё литературныя явленія, которыя прежде казались безплодными и случайными». Вотъ нёкоторыя выписки прибливительно обозначающія эпохи этого движенія:

1834. (До Гоголя). «У насъ нътъ интературы». Литературныя мечтания. "Молва" 1834 г., № 39, стр. 190.

1840. (Гоюль издаль свои повъсти и "Ревизора", но еще не имъетъ ръшительнаю вліянія на литературу). У насъ нётъ литературы въ точномъ значеніи этого слова, какъ выраженія духа и жизни народной, но у насъ есть уже начало литературы». Русская литература въ 1840 г. "Отечественныя Записки" 1841 г., толь XIV, стр. 33).

1843. (Изданы "Мертеыя Души"; школа Гоюля начинаеть занижать видное масто). Несмотря на бъдность нашей литературы, въ ней есть живненное движение и органическое развитие; спъдственно, у нея есть история. Мы желаемъ хоть намекнуть на это развитие и проложить другамъ дорогу тамъ, тдъ еще не протоптано и тропинки. Переая статья о Пушкина. «Отечественныя Записки» 1843 г., томъ XXVIII, стр. 24).

1847. (Вліяніе Гоголя рышительно торжествуеть). Было время, когда во-

10

чинъ существеннымъ образомъ измѣнять мнѣній, представителемъ которыхъ былъ Надеждинъ, и авторъ статей о Пушкинѣ началъ, какъ мы замѣтили, цочти тѣмъ же самымъ, что говорилъ Надеждинъ. Какъ то всегда бываетъ, если человѣкъ молодаго поколѣнія принимаетъ мысль, выраженную его учителемъ, онъ придалъ этой мысли еще больше опредѣлительности, нежели она имѣла у самого Надеждина.

Однако, по исторической необходимости, это скоро должно было измёниться: новый періодь для русской литературы уже начинался. Мы видёли, какъ быстро и вёрно предугадываль ученикъ Надеждина, по «Миргороду» и «Арабескамъ», какого писателя мы будемъ имёть въ Гоголё; скоро «Ревизоръ» долженъ былъ оправдать это предчувствіе. Кольцовъ уже явился, Лермонтовъ скоро долженъ былъ явиться. Мы видёли, какое существенное различіе между учителемъ и ученикомъ выказалось во взглядё на значеніе Гоголя и достоинства первыхъ стихотвореній Кольцова: одинъ еще не замёчалъ фактовъ, на которыхъ другой уже основывалъ свои понятія о русской литературё.

Но воренное различіе между понятіями ученика и учителя о русской литератур'я заключалось тогда (1835—1836) не только въ томъ, что одинъ зам'ячалъ необыкновенную важность новыхъ фактовъ, на которые другой медлилъ обратить надлежащее вниманіе: и тѣ коренныя воззрѣнія, на основаніи которыхъ произносится сужденіе о фактахъ, были уже не одинаковы. Сотрудникъ «Телескопа» сдѣлался приверженцемъ Гоголя, между тѣмъ, какъ изда-

просъ: есть-ин у насъ интература? не казался парадоксомъ и многими разрёшенъ былъ въ отрицательномъ смыслѣ... Одинъ изъ величайшихъ умственныхъ успѣховъ нашего времени въ томъ и состоитъ, что мы отврыли, что у Россія была своя исторія. То же и въ отношеніи къ исторіи русской литературы... Литература наша дошла до такого положенія, что успѣхи ея въ будущемъ, ея движеніе впередъ зависятъ больше отъ объема и количества предметовъ, доступныхъ ея завёдыванію, нежели отъ нея самой. Чѣнъ шере будуть границы ея содержанія, чѣмъ больше будетъ пищи для ем дѣятельности, тѣмъ быстрѣе и плодовитѣе будетъ са развитіе. Какъ бы то ни было, но если она еще не достигла своей зрѣлости, то уже нашля, нащупала, такъ сказать, прямую дорогу къ ней; а это великій успѣлъ съ ем стороны». Взілядъ на русскую литературу. "Соеременникъ" 1847 г., № 1, Бритика, стр. 4 и 28.

**24**2

È.

тель, не будучи враждебенъ этому новому фазису развитія нёмецкой науки, оставался, однакожь, въ сущности ученикомъ Шеллинга.

Віографическія монографія, необходимость которыхъ въ настоящее время чувствуется живее, нежели когда-нибудь, должны объяснить намъ, когда и какъ начались тёсныя дружескія отношенія между Н. В. Станкевичемъ и Белинскимъ. Мы теперь можемъ положительно сказать только, что они начались очень рано; что первымъ распространителемъ энтузіазма къ Гегелю между молодымъ поколеніень въ Москве быль Станкевичь; что онь быль другонь Кольцова; что когда Надеждинъ, въ 1835 году, убхалъ заграницу и завёдываніе «Телескопомъ» поручилъ Бёлинскому, тотчась появнансь въ этомъ журналѣ стихотворенія Кольцова, передъ тёмъ самымъ временемъ отъисканнаго Станкевичемъ въ Воронежѣ, и чаще прежняго стали являться упоминанія о Гегель, а скоро было напечатано и общирное изложение системъ этого выслителя. Наконець, самое содержание статей, писанныхъ въ 1835-1836 годахъ молодынъ сотрудникомъ Надеждина, обнаруживаеть, что онъ тогда уже находнися подъ сильнымъ вліяніемъ этой новой у насъ философіи. Вообще, нельзя не видёть, что, въ это время, если сохранялись еще въ образѣ воззрѣній Бѣлинскаго многія черты непосредственнаго родства съ понятіями, собственно принадлежащими Надеждину, то еще гораздо болье находилось тождественнаго съ твин идеями, которыя потомъ съ такою пылкостью излагались людьми молодаго поколенія въ «Московскомъ Наблюдателе», и, во иногихъ частностяхъ продолжая быть ученикомъ Надеждина, его сотрудникъ совершенно принадлежалъ всеми стремлениями своими новымъ идеямъ, тогда проникавшимъ въ молодое поколёніе.

Различіе въ характерѣ книжекъ «Телескопа», изданныхъ въ отсутствіе Надеждина его сотрудникомъ, отъ предъидущихъ нумеровъ бросается въ глаза. Оно такъ рѣзко, что если бы иадатель былъ человѣкъ неподвижный въ умственной жизни, то, по возвращеніи, остался бы рѣшительно недоволенъ направленіемъ, приданнымъ его журналу. Но, сколько то видно изъ фактовъ, представляемыхъ самимъ журналомъ, этого не было. Напротивъ, оправдывая передъ публикою неисправность выхода журнала въ свое отсутствіе непредвидѣнными обстоятельствами, Надеждинъ указывалъ на достоинство содержанія изданныхъ безъ него нумеровъ, какъ на доказательство того, что передъ отъѣздомъ имъ были привяты.

*76*#

всё мёры, чтобы читатели ничего не потеряли отъ его поёздки за границу. Сотрудникъ, издавшій эти нумера, сохранилъ свое положеніе въ журналё, даже пріобрёлъ на его направленіе болёе вліянія, нежели имёлъ до поёздки Надеждина. Критика, относящаяся къ произведеніямъ изящной словесности и литературнымъ журналамъ, перешла совершенно въ руки Бёлинскаго и получила большее развитіе. Себё Надеждинъ оставилъ только критическіе разборы ученыхъ сочиненій. Все, что начато было Бёлинскимъ въ отсутствіе редактора, продолжалось и при редакторё, до конца «Телескопа». Молодые сотрудники, введенные въ журналъ Бёлинскимъ, продолжали помёщать свои статьи въ немъ и увлекали журналъ впередъ; Надеждинъ отдался молодому поколёнію. Разногласія отъ литературныхъ причинъ не было и, сколько можно судить по самому журналу, не предвидёлось \*).

«Что было бы, если бы не случилось того, что случилось?» Что было бы, если бы «Телескопъ» не прекратился? Вопросы подобнаго рода не пользуются репутацією особеннаго глубокомыслія, и отвѣты на нихъ не принимаются въ особенное уваженіе, хотя очень часто такіе вопросы сами собою навязываются воображенію, и отвѣты на нихъ иногда очень легко подсказываются здравымъ смысломъ. Признаемся, намъ хотѣлось бы, подобно Кифѣ Мокіевичу, «обратиться къ умозрительной сторонѣ» и поразмыслить о «философическомъ», по его выраженію, вопросѣ, который намъ представился. Но мы вспомнили одно изъ основныхъ положеній гегелевой философіи, къ которой приводитъ насъ «Московскій Наблюдатель»: «все дѣйствительное разумно и все разумное дѣйствительно», и заключили, что продолженіе существованія «Теле-

<sup>\*)</sup> Эти выводы основываются на матеріалахъ, представляемыхъ содержаніемъ "Телескопа" и "Молвы". Мы очень хорошо понимаемъ, что одинъ этотъ источникъ недостаточенъ и долженъ быть дополненъ воспоминаніями лицъ, бывшихъ тогда бливкими къ "Телескопу", и мы были бы очень рады, если бы такія воспоминанія явились въ печати, хотя бы и обнаружилось ими, что въ томъ или другомъ случав мы ошиблись. Впрочемъ, каковы бы ни были отношенія редактора "Телескопа" съ его главнымъ сотрудникомъ и молодыми друвьями послъдняго, литературная сторона этихъ отношеній, которая вдёсь исключительно важна для насъ, съ удовлетворительною точностью характеривуется данными, находимыми въ самомъ журналъ, и выводы, представленные выше, едва-ли могутъ быть существенно измѣнены біографическими воспоминаніями.

скопа» было бы неразумно. Потому, оставляя умозрѣнія, будемъ продолжать исторію «разумной» дѣйствительности, въ «Московскомъ Наблюдателѣ»—рѣдкій случай!—являвшейся на самомъ дѣлѣ разумною.

Въ «Телескопѣ» молодое поколѣніе пользовалось очень значительнымъ вліяніемъ, получило наконецъ рѣшительный перевѣсъ, но все еще не было и не могло быть полнымъ хозяиномъ. По прекращеніи этого журнала, оно несколько времени не имело органа въ литературѣ, но въ 1838 году получило въ полное свое распоряженіе «Московскій Наблюдатель». Матеріальныя средства этого журнала были въ то время совершенно истощены жалкимъ трехлётнимъ существованіемъ. Молодое поколёніе располагало богатымъ запасомъ энтузіазма и дарованій, но не капиталами; потому «Московский Наблюдатель» скоро прекратился. Но его кратковременная жизнь при второй редакціи была блистательна. Онъ быль прекраснымъ выраженіемъ стремленій молодежи, пылкой и благородной. Главными сотрудниками Бѣлинскаго были въ этомъ журналѣ: г. К. Аксаковъ, г. Боткинъ, г. Катковъ, Ключниковъ (– е–), Красовъ и г. Кудрявцевъ. Нбвозможно отказать въ уважении и сочувствія кружку, состоявшему изъ такихъ людей. А мы еще пропустили нѣкоторыя имена, еще болѣе выразительныя \*). Душею ихъ вруга былъ Станкевичъ. Завѣдываніе журналомъ принадлежало Велинскому. Всё эти люди были тогда еще юношами. Всё были исполнены въры въ свои благородныя стремленія, надеждъ на близость прекраснаго будущаго. Мудрость устами Гегеля, все разгадавшаго, какъ имъ казалось, все примирившаго Гегеля, раскрыла передъ ними тайны дотолѣ непостижимыя людямъ. Поэзіею упоены были ихъ сердца; слава готовила имъ вѣнцы за благую вѣсть, провозглашаемую отъ нихъ людямъ, и, увлекаемые силою энтузіазма, стремились они впередь:

> Какъ смѣло, съ бодрою охотой, Мечты надѣясь досягнуть, Еще не связанный заботой, Пускался юноша въ свой путь! Какъ онъ легко впередъ стремился! Что для счастливца тяжело?

\*) Напримёръ, Кольцова.

Какой воздушный рой тёсныся Виругь свётнаго пути ero! Любовь съ улыбкой благосклонной И счастье съ золотымъ вёнцомъ, И слава съ звёздною короной И въ свётё истина жибомъ.... \*).

> Могучая сила Въ душё ихъ кипитъ; На биёдныхъ ланитахъ Румянецъ горитъ; Ихъ очи, какъ звёзды По небу, блестятъ; Ихъ думы—какъ тучи; Ихъ рёчн горятъ. И съ неба, и съ время Покровы сняты... Шумна ихъ бесбда Разумно идетъ; Роскошная младость Здоровьемъ цвётетъ... \*\*)

И кто хочеть перенестись на нёсколько минуть въ ихъ благородное общество, пусть перечитаетъ въ «Рудинѣ» разсказъ Лежнева о временахъ его молодости и удивительный эпилогъ повёсти г. Тургенева.

<sup>\*) &</sup>quot;Идеалы" Шиллера, переводъ К. Аксакова. "Московскій Наблюдатель", томъ XVI. стр. 548.

<sup>\*\*)</sup> Изъ стихотворенія Кольцова въ память Станкевича.

## ГЛАВА ШЕСТАЯ.

«Московскій Наблюдатель» быль передань въ распоряженіе друзей Станкевича уже тогда, когда матеріальныя средства къ продолженію изданія были совершенно истощены, и только безкорыстная энергія новыхъ сотрудниковъ могла продлить еще на годъ существование журнала, доведеннаго до гибели прежнею редакциею, Но этоть послёдній, слишкомъ краткій, періодъ жизни «Московскаго Наблюдателя» быль таковь, что никогда еще ничего подобнаго за исключеніемъ развѣ послѣднихъ книжекъ «Телескопа», не бывало въ русской журналистикѣ. Даже «Телеграфъ» въ свое лучшее время не быль такъ проникнуть единствомъ задушевной мысли, не былъ одушевленъ такимъ пламеннымъ стремленіемъ служить истинѣ и искусству; и если бывали у насъ до того времени альманахи и журналы, имъвшіе гораздо большее число сотрудниковъ, уже пользовавшихся громкою знаменитостью, какъ напримвръ, «Библіотека для Чтенія» въ 1834, пушкинскій «Современникъ» въ 1836 году, то никогда еще не соединялись въ русскомъ журналѣ столько истинно замѣчательныхъ дарованій, столько истиннаго знанія и неподдёльной поэзіи, какъ въ «Московскомъ Наблюдателѣ» второй редакція (томы XVI, XVII и XVIII прежней нумераціи и томы І и II новой). Въ 1838-1839 годахъ новые сотрудники «Наблюдателя» были юношами, еще почти совершенно безвёстными; но почти всё они оказались людьми сильными и даровитыми, почти каждому изъ нихъ суждено было составить себъ прочную, благородную, безукоризненную известность въ нашей литературѣ, а нѣкоторымъ и пріобрѣсти блестящую славу; будущность принадлежала имъ, какъ и теперь настоящее принадлежитъ ниъ и темъ людямъ, которые впоследствін примкнули къ нимъ.

«Московскій Наблюдатель» менёе извёстень, нежели «Телеграфь» и «Телескопь»; потому не излишне будеть, прежде нежели говорить подробно объ его учено-критическихъ воззрёніяхъ, сказать два-три слова объ общей физіономіи послёднихъ томовъ журнала, изданныхъ людьми новаго поколёнія, дёятельность которыхъ теперь занимаетъ насъ.

До того времени, когда рѣшительное вліяніе Гоголя на молодые таланты обратило большинство даровитыхъ писателей къ предпочтенію прозаической формы разсказа, стихотворенія были блестящею стороною нашей изящной литературы. «Московскій Наблюдатель» не имѣлъ между своими сотрудниками Пушкина, какъ альманахи 1823-1833 годовъ или первые годы «Библіотеки» и (пушкинскаго) «Современника». Но если взять поэтическій отділь «Наблюдателя» весь вмёстё и сравнить его съ тёмъ, что представляла наша поэзія въ прежнихъ столь знаменитыхъ ею альманахахъ и въ самомъ пушкинскомъ «Современникѣ» (не говоря уже о «Библіотекѣ», далеко уступавшей въ этомъ отношеніи «Современнику», «Свернымъ цвѣтамъ» и проч.), то нельзя не признать, что по отдѣлу поэзіи «Московскій Наблюдатель» быль гораздо выше всѣхъ прежнихъ нашихъ журналовъ и альманаховъ, гдъ, кромъ произведеній Пушкина и переводовъ Жуковскаго, только немногія стихотворенія возвышаются надъ уровнемъ безцевтной и пустой посредственности, между темъ, какъ въ «Московскомъ Наблюдателе» мы почти не найдемъ стихотвореній, которыхъ нельзя было бы съ удовольствіемъ прочитать и нынѣ, а напротивъ, кромѣ дивныхъ созданій Кольцова, многія другія пьесы остаются до сихъ поръ замѣчательны и прекрасны \*),

#### НА ОЗЕРѢ.

Какъ освъжается душа И кровь течетъ быстръй!

<sup>\*)</sup> Кром'в стихотвореній Кольцова, въ "Московскомъ Наблюдател'в" пом'вщались:

Переводъ изъ Гёте и Шиллера, г. К. А. Аксакова, котораго надобно назвать однамъ изъ лучшихъ нашихъ поэтовъ-переводчиковъ. Мићніе, многда высказываемое нынѣ, будто стихъ этихъ переводовъ былъ тяжелъ, не совершенно основательно; намъ кажется, напротивъ, что мало найдется такихъ прекрасныхъ и поэтическихъ переводовъ, какъ, напримѣръ, слѣдующая пьеса изъ Гёте ("М. Н." XVI, 92):

Мало того, что изъ многочисленныхъ стихотвореній, помѣщенныхъ въ «Московскомъ Наблюдателѣ» второй редакціи, только развѣ немногія могутъ быть названы слабыми, —достоинство, которымъ не могъ похвалиться до того времени ни одинъ изъ нашихъ журналовъ, —есть въ этой массѣ пьесъ другое качество, еще болѣе новое для того времени: пустыхъ стихотвореній въ ней не найдется рѣшительно ни одного, каждая лирическая пьеса дѣйствительно проникнута чувствомъ и мыслью, такъ что стихотворный отдѣлъ «Московскаго Наблюдателя» не можетъ быть и сравниваемъ съ тѣмъ, что встрѣчаемъ въ другихъ тогдашнихъ журналахъ.

> О, какъ природа хороша! Я на груди у ней! Качаетъ нашъ челнокъ волна, Въ ладъ съ нею весла бъютъ, И горы въ мпистыхъ пеленахъ Навстрѣчу намъ встаютъ. Что же, мой вворъ, опускаещься ты?

Вы ли опять, золотыя мечты? О, прочь, мечтанье, хоть сладко оно! Здёсь все такъ любовью и жизнью полно!

> Свётлою толпою Звёзды въ волнахъ глядятся. Туманы грядою На дальнихъ высяхъ ложатся;

Вътеръ утра качаетъ Деревья надъ зеркаломъ водъ; Тихо отражаетъ Озеро спъющій плодъ.

Приводя это стихотвореніе, мы имёемъ цёлью не только представить доказательство, что не напрасно причисляемъ переводы г. К. Аксакова въ «М. Н.» къ произведеніямъ, имёющимъ положительное достоинство: для насъ «На озерё» служитъ поэтическимъ выраженіемъ самой характеристической особенности того міросозерцанія, которое господствовало въ «Московскомъ Наблюдателѣ».

Переводы г. Каткова изъ Гойне и отрывки изъ его прекраснаго перевода «Ромео и Джульетта» Шекспира;

Стихотворенія Красова, который быль едва и не лучшимь изъ нашихь второстепенныхь поэтовь вь эпоху д'яятельности Кольцова и Лермонтова. Его пьесы давно надобно было бы собрать и издать: он'я очень васлуживають того, и напрасно мы забываемь объ этомь зам'ячательномь поэт'я. «Московскій Наблюдатель» менѣе извѣстенъ, нежели «Телеграфъ» и «Телескопъ»; потому не излишне будетъ, прежде нежели говорить подробно объ его учено-критическихъ воззрѣніяхъ, сказатъ два-три слова объ общей физіономіи послѣднихъ томовъ журнала, изданныхъ людьми новаго поколѣнія, дѣятельность которыхъ теперь занимаетъ насъ.

До того времени, когда рѣшительное вліяніе Гоголя на молодые таланты обратило большинство даровитыхъ писателей въ предпочтенію прозаической формы разсказа, стихотворенія были блестящею стороною нашей изящной литературы. «Московскій Наблюдатель» не имѣлъ между своими сотрудниками Пушкина, какъ альманахи 1823-1833 годовъ или первые годы «Библіотеки» и (пушкинскаго) «Современника». Но если взять поэтическій отділь «Наблюдателя» весь вмёстё и сравнить его съ тёмъ, что представляла наша поэзія въ прежнихъ столь знаменитыхъ ею альманахахъ и въ самомъ пушкинскомъ «Современникѣ» (не говоря уже о «Библіотекѣ», далеко уступавшей въ этомъ отношеніи «Современнику», «Свернымъ цвѣтамъ» и проч.), то нельзя не признать, что по отдвлу поэзіи «Московскій Наблюдатель» быль гораздо выше всвхъ прежнихъ нашихъ журналовъ и альманаховъ, гдѣ, кромѣ произведеній Пушкина и переводовъ Жуковскаго, только немногія стихотворенія возвышаются надъ уровнемъ безцвѣтной и пустой посредственности, между тёмъ, какъ въ «Московскомъ Наблюдателё» мы почти не найдемъ стихотвореній, которыхъ нельзя было бы съ удовольствіемъ прочитать и нынѣ, а напротивъ, кромѣ дивныхъ созданій Кольцова, многія другія пьесы остаются до сихъ поръ замѣчательны и прекрасны \*),

### НА ОЗЕРѢ.

### Какъ освъжается душа И кровь течетъ быстръй!

<sup>\*)</sup> Кромъ стихотвореній Кольцова, въ "Московскомъ Наблюдателъ" помъщались:

Переводъ изъ Гёте и Шиллера, г. К. А. Аксакова, котораго надобно назвать однимъ изъ лучшихъ нашихъ поэтовъ-переводчиковъ. Мийніе, линогда высказываемое нынѣ, будто стихъ этихъ переводовъ былъ тяжелъ, не совершенно основательно; намъ кажется, напротивъ, что мало найдется такихъ прекрасныхъ и поэтическихъ переводовъ, какъ, напримѣръ, слѣдующая пьеса изъ Гёте ("М. Н." XVI, 92):

Мало того, что изъ многочисленныхъ стихотвореній, пом'ященныхъ въ «Московскомъ Наблюдател'в» второй редакціи, только разв'в немногія могутъ быть названы слабыми, — достоинство, которымъ не могъ похвалиться до того времени ни одинъ изъ нашихъ журналовъ, — есть въ этой масс'в пьесъ другое качество, еще бол'ве новое для того времени: пустыхъ стихотвореній въ ней не найдется р'вшительно ни одного, каждая лирическая пьеса д'вйствительно проникнута чувствомъ и мыслью, такъ что стихотворный отд'ялъ «Московскаго Наблюдателя» не можетъ быть и сравниваемъ съ тёмъ, что встр'ячаемъ въ другихъ тогдашнихъ журналахъ.

> О, какъ природа хороша! Я на груди у ней! Качаетъ нашъ челнокъ волна, Въ ладъ съ нею весла бьютъ, И горы въ мшистыхъ пеленахъ Навстрёчу намъ встаютъ. Что же, мой взоръ, опускаешься ты?

Вы ли опять, золотыя мечты? О, прочь, мечтанье, хоть сладко оно! Здёсь все такъ любовью и жизнью полно!

Свётлою толпою

Звёзды въ воднахъ глядятся. Туманы грядою На дальнихъ высяхъ ложатся;

Вътеръ утра качаетъ Деревья надъ зеркаломъ водъ; Тихо отражаетъ Озеро спъющій плодъ.

Приводя это стихотвореніе, мы имёемъ цёлью не только представить доказательство, что не напрасно причисляемъ переводы г. К. Аксакова въ «М. Н.» въ произведеніямъ, имёющимъ положительное достоинство: для насъ «На озерё» служитъ поэтическимъ выраженіемъ самой характеристической особенности того міросозерцанія, которое господствовало въ «Московскомъ Наблюдателё».

Переводы г. Каткова изъ Гейне и отрывки изъ его прекраснаго перевода «Ромео и Джульетта» Шекспира;

Стихотворенія Ключникова (—————————————————————————— менёе замёчательныхъ тадантовъ;

Стихотворенія Красова, который быль едва и не дучшимь изъ нашихъ второстепенныхъ поэтовъ въ эпоху д'яятельности Кольцова и Лермонтова. Его пьесы давно надобно было бы собрать и издать: онъ очень заслуживаютъ того, и напрасно мы забываемъ объ этомъ замѣчательномъ поэтъ.

Беллетристикою журналы не могли тогда похвалиться: хорошихъ повъстей писалось очень мало, потому что всего три-четыре человѣка умѣли тогда писать прозою такъ, что ихъ произведенія можно теперь перечитывать безъ улыбки. Но и по отделу беллетристики «Московскій Наблюдатель» быль едва-ли не выше всёхь остальныхъ своихъ собратій, печатая повёсти Нестроева (г. Кудрявнева), за которыми должно остаться одно изъ самыхъ первыхъ мъсть въ исторіи возникновенія нашей изящной прозанческой литературы. Въ настоящей статьт не место оценивать таланть Нестроева: это мы надвемся сделать впоследстви; но въ томъ неть сомнѣнія, что повѣсти его по своему художественному достоинству должны были занять въ исторіи русской прозы почетное місто. Нестроевъ-писатель съ дарованіемъ самостоятельнымъ и сильнымъ, какихъ тогда было очень немного, или, лучше сказать, почти вовсе не было, кромѣ такихъ колоссальныхъ талантовъ, какъ Пушкинъ, Гоголь и Лермонтовъ.

Такимъ образомъ, изящная словесность въ «Московскомъ Наблюдатель замвчательна по художественному достоинству; но еще гораздо интересние она въ томъ отношения, что служитъ вообще върнымъ и полнымъ отраженіемъ принциповъ, одушевлявшихъ общество молодыхъ людей, которые собрались вокругъ Станкевича. До того времени только очень немногіе изъ нашихъ поэтовъ и нувеллистовъ умѣли приводить смыслъ своихъ произведеній въ. гармонію съ идеями, которыя казались имъ справедливы: обыкновенно, повъсти или стихотворенія имѣли очень мало отношенія съ такъ называемымъ «міросозерцаніемъ» автора, если только авторъимвлъ какое-нибудь «міросозерцаніе». Въ примъръ, укажемъ на повѣсти Марлинскаго, въ которыхъ самый внимательный розъискъ не откроетъ ни малъйшихъ слъдовъ принциповъ, которые, безъ сомнѣнія, были дороги ихъ автору, какъ человѣку. Обыкновенно жизнь и возбуждаемыя ею убъжденія были сами по себь, а поэзія сама по себѣ: связь между писателемъ и человѣкомъ была очень слаба, и самые живые люди, когда принимались за перо въ качествѣ литераторовъ, часто заботились только о теоріяхъ изящнаго, а вовсе не о смыслъ своихъ произведеній, не о томъ, чтобы «провести живую идею» въ художественномъ созданіи (какъ любила. выражаться критика гоголевскаго періода). Этимъ недостаткомъотсутстіемъ связи между жизненными убъжденіями автора и его

произведеніями — страдала вся наша литература до того временикогда вліяніе Гоголя и Бѣлинскаго преобразовало ес. Литературный отдель «Московскаго Наблюдателя» является едва-ли не первымь зародышемъ постоянной гармоніи уб'яжденій челов'яка со смысломъ, его художественныхъ произведеній, — той гармоніи, которая нынъ владычествуеть въ нашей литературѣ и придаеть ей силу и жизнь. Молодые поэты и беллетристы, участвовавшие въ этомъ журналь, писали именно о томъ, что ихъ занимало, а не о какихъ нибудь сюжетахъ, навёянныхъ другими поэтами, смыслъ которыхъ оставался, бывало, совершенно непонятенъ для подражателей. очень усердно копировавшихъ визшнюю сторону иностранныхъ произведевій: они понимали то, что писали-качество, которое очень рёдко замъчается у прежнихъ нашихъ литераторовъ. Изъ этого общаго правила писать произведенія, или не имѣющія живаго смысла, или произведенія, смысль которыхь остается непостижимою тайною для самого автора, исключеній бывало очень мало и «Московскій Наблю датель» — первый журналь, въ которомъ мысль и поэзія гармонирують между собою, и въ литературномъ отделе котораго постоянно отражаются сознательныя стремленія. Это первый въ ряду такихъ журналовъ, какіе имвемъ мы теперь, въ которыхъ поэзія, беллетристика и критика согласно идуть къ одной цёли, поддерживая другъ друга. Глубокая потребность истины и добра съ одной стороны, съ другой — свёжая и здоровая готовность любить все, что действительная жизнь представляетъ удовлетворительнаго, --- предпочтеніе действительной жизни отвлеченному фантазированію съ одной стороны, съ другой-чрезвычайное сочувствіе тому, что въ стремленіяхъ фантазіи является здоровымъ отраженіемъ истинной потребности полнаго наслажденія действительною жизнью, — эти основныя черты критической мысли «Московскаго Наблюдателя» составляють существенный характерь и литературнаго отдёла въ этомъ журналѣ. Стремленіе, одушевляющія его поэзію и беллетристику, видимо проникнуты философскою мыслью, которая владычествуетъ надъ всёмъ.

Дъйствительно, философское міросозерцаніе нераздъльно владычествовала надъ умами въ томъ дружескомъ кружкъ, органомъ котораго были послъдніе томы «Московскаго Наблюдателя». Эти люди ръшительно жили только философіею, день и ночь толковалк о ней, когда сходились вмъстъ, на все смотръли, все ръшали съ философской точки зрѣніи. То была первая пора знакомства нашего съ Гегелемъ, и энтузіазмъ, возбужденный новыми для насъ, глубокими истинами, съ изумительною силою діалектики развитыми въ системъ этого мыслителя, на нѣкоторое время натурально долженъ былъ взять верхъ надъ всѣми остальными стремленіями людей молодаго поколѣнія, сознавшихъ на себѣ обязанность быть провозвѣстниками невѣдомой у насъ истины, все озаряющей, какъ имъ казалось въ пылу перваго увлеченія, все примиряющей, дающей человѣку и невозмутимый внутренній міръ и бодрую силу для внѣшней дѣятельности. Главное значеніе «Московскаго Наблюдателя» состоитъ въ томъ, что онъ былъ органомъ гегелевской философіи.

Философскія стремленія теперь почти забыты нашею литературою и критикою. Мы не хотимъ рѣшать, на сколько литература и критика выиграли отъ этой забывчивости, -- кажется, не выиграли ровно ничего, потерявъ очень много; но какъ бы ни ръшалъ кто вопросъ о значении философскаго міросозерцанія для настоящаго времени каждый согласится, что господство философіи надъ всею умственною нашею діятельностью въ началі настоящаго періода нашей литературы есть замёчательный историческій факть, заслуживающій внимательнаго изученія. «Московскій Наблюдатель» представляеть первую эпоху этого владычества философіи, когда непогрѣшительнымъ истолкователемъ ся представлялся Гегель, когда каждое слово Гегеля являлось несомнѣнною истиною и каждое изреченіе великаго учителя принималось его новыми учениками въ буквальномъ смыслё, когда не было еще ни заботы о повёрке этихъ истинъ, ни предчувствія, что Гегель быль непослёдователень, противорёчиль самъ себѣ на каждомъ шагу, что, принимая его принципы, послѣдовательному мыслителю надобно придти къ выводамъ совершенно различнымъ отъ выставленныхъ имъ выводовъ. Позднее, когда это было замѣчено, фальшивые выводы были отвергнуты лучшими изъ бывшихъ послѣдователей Гегеля у насъ, и нѣмецкая философія явилась совершенно въ другомъ свѣтѣ. Но то была уже другая эпоха-эпоха «Отечественныхъ Записокъ», и мы будемъ говорить о ней въ следующей статье, а теперь посмотримъ, какова была гегелева система, пламеннымъ проповъдникомъ которой былъ «Московскій Наблюдатель».

Программою журнала была первая статья его-предисловіе въ переводу «Гимназическихъ річей Гегеля» («М. Н.», XVI, стр. 5-20). Мы приводимъ въ выноскѣ существенныя мѣста изъ этого предисловія, присоединяя къ нимъ объясненіе техническихъ терминовъ гегелевскаго языка, которые могли бы затруднить тѣхъ читателей, которые не привыкли къ этой терминологіи: они, надѣемся, увидятъ, что дѣло было очень просто и понятно, и что различные толки о мнимой темнотѣ гегелевой философіи—чистый предразсудокъ: нужно только знать смыслъ нѣсколькихъ техническихъ словъ, и трансцендентальная философія становится для людей нашего времени ясна и проста \*).

\*) Умъ – только одна изъ способностей человъка; знаніе – только одно язь его стремлений; потому одно умствование объ отвлеченныхъ вопросахъ не удовлетворяеть человёка: онъ хочеть также любить и жить, не только знать, но и наслаждаться, не только мыслить, но и дэйствовать. Нынъ это понятно каждому — таковъ духъ въка, такова сила времени, все объясняющаго. Но въ XVII въкъ наука была 'дъломъ кабинетныхъ тружениковъ, которые знали только книги, думали только объ ученыхъ вопросахъ, чуждаясь жизни и не понимая житейскихъ дёлъ. Когда жизнь, въ XVIII вёкё, предъявила свои права съ такою силою, что пробудила даже нёмецкихъ ученыхъ, они увидбли недостаточность прежней философской методы, основывавшей все на умозаключеніяхъ, принимавшей мізрою всему отвлеченныя понятія. Но не могли они однимъ шагомъ перейти изъ пыльнаго кабинета на форумъ жизни; они были еще слишкомъ далеки отъ мысли, что ест ественныя способности и стремленія человіка должны дійствовать, должны помогать другъ другу въ разръшени вопросовъ науки и жизни. Имъ показалось, что довольно будетъ измёнить методу умозаключеній, оставляя по прежнему и сердца и тело человека безъ вниманія. Они думали, что умъ не обнималъ живую истину во всей ся полнотъ не потому, что одной головы, безъ груди и рукъ, безъ сердца и осязанія недостаточно человъку; они вздумали попробовать, не удастся ли головё обойтись безъ помощи остальныхъ членовъ живаго организма, если только голова Возьмется за дела, которыя принадлежать сердцу, желудку и рукамъ,-и голова, дъйствительно, придумала "спекулятивное мышленіе". Сущность этой попытки состояла въ томъ, что умъ старанся, отвергая отвлеченныя понятія, мыслить по такъ-называемымъ "конвретнымъ" понятіямъ, — напримъръ, думая о человъкъ, основывать свои заключенія не на прежней фразі: "человікъ есть существо, одаренное разумомъ", но на понятіяхъ о дъйствительномъ человъкъ, съ руками и ногами, съ сердцемъ и желудкомъ. Это былъ большой шагъ впередъ. Гегель является послёднимъ и важнёйщимъ изъ мыслителей, остановившихся на этомъ первомъ фависѣ превращенія кабинетнаго ученаго въ живаго человѣка. Конечно, система, основанная на этомъ способъ замёненія прежнихъ отвлеченныхъ понятій болве живыми воззрѣніями, была гораздо свѣжѣе и полнѣе прежнихъ. совершенно отвлеченныхъ системъ, занимавшихся не людьми, каковы люди въ Содержаніе гегелевой философіи, въ томъ видѣ, какъ изложена она у самого Гегеля, и какъ до мельчайшихъ подробностей принималась за безспорную истину друзьями Станкевича въ 1838— 1839 годахъ, кажется совершенною противоположностью тому образу мыслей, который съ такимъ жаромъ и успѣхомъ излагался потомъ критикою гоголевскаго періода въ «Отечественныхъ Запискахъ» (1840—1846) и нашемъ журналѣ (1847—1848); оттого и статъи «Московскаго Наблюдателя», написанныя Бѣлинскимъ и его товарищами по убѣжденіямъ подъ исключительнымъ вліяніемъ сочиненій Гегеля, представляются на первый взглядъ совершенно противорѣчащими статьямъ, которыя тотъ же самый Бѣлинскій писалъ черезъ нѣсколько лѣтъ. Это разнорѣчіе зависитъ, какъ мы сказеми, отъ двойственности самой системы Гегеля, отъ разнорѣчія между

дъйствительности, а призраками, которые созданы прежнею методою мышленія, отвергавшею въ человёкё всякія способности и стремленія, кром'я ума, н язъ всёхъ органовъ человёческаго существа признававшею достойнымъ своего вниманія только мозгъ. Потому "трансцендентальное", или "спекулятивное" мышленіе (стремящееся основывать свои умозаключенія на понятія о дійствительныхъ предметахъ) справедливо гордилось твиъ, что оно гораздо живъе прежней схоластической методы, и старинный методъ основывать все на отвлеченныхъ понятіяхъ былъ заклейменъ прозваніемъ "призрачнаго мышленія", принадлежащаго "отвлеченному уму, или разсудку" (Verstand). Всё понятія и выводы, составленные на основанія этого "отвлеченнаго призрачнаго мышденія", были опозорены именемъ "призрачныхъ нонятій", "призрачныхъ выводовъ", и ученики Гегеля съ презрънісиъ говорили с встаъ тахъ философахъ, которые строиле свои системы не на основания, "снокудатявнаго мышленія": эти люди, по мизнію Гегеля и его последователей, не васлуживають даже имени философовь, а ихъ системы---, приврачныя построенія", въ которыхъ вмёсто живой истины даются "отвлеченные призраки". Особенному негодованию подвергалась французская философія, которая, совершивъ свое дёло, перестала занимать сильные умы, стала занятісиъ фантаверовъ и болтуновъ и, действительно, жалкимъ образомъ измельчала и опошлилась при Наполеонъ и во время Реставраціи. Тогда во Франціи, дъйствительно, каждый подъ философісю понималь всякій ведорь, какой только приходнаъ въ голову, и, по производу перембшивая этотъ вздоръ съ торонанво набранными чужими мыслями, провозглашаль себя генісмь и творцонь новой философской системы. Противъ этихъ-то фантазій, чуждыхъ научняго достоинства, пренмущественно и направлено предисловіе въ рачамъ Гегеля, саужащее программою "Московскому Наблюдатело". Воть существенныя мъста изъ этой программы:

"Кто не воображаетъ себя нынче философомъ, кто не говоритъ теперь

ея принципами и ся выводами, духомъ и содержаніемъ. Принципы Гегеля были чрезвычайно мощны и широки, выводы — узки и инчтожны: несмотря на всю колоссальность его генія, у великаго мыслителя достало силы только на то, чтобы высказать общія идея, но недостало уже силы неуклонно держаться этихъ основаній и догически развить изъ нихъ всё необходимыя слёдствія. Онъ провидёлъ истину, но только въ самыхъ общихъ, отвлеченныхъ, вовсе неопредёлительныхъ очертаніяхъ; увидёть ее лицомъ къ лицу досталось на долю только уже слёдующему поколёнію. И не только выводовъ изъ своихъ принциповъ не могъ онъ сдёлать — самые принципы представлялись ему еще не во всей своей ясности, были

съ утвердительностью о томъ, что такое истина и въ чемъ заключается истина? Всякій кочеть имъть свою собственную, партикулярную снотему; кто не думаеть по своему, по своему личному произволу, тоть не имъеть самостоятельнаго духа, тотъ бездвётный человёкъ; кто не выдумаять своей собственной идейки, тотъ не геній, въ томъ нёть глубокомыслія, а нынче куда вы ни обернетесь, вездъ встрёчаете геніевъ. И что же выдумали эти геніи-самозванцы, какой плодъ изъ глубокомысленныхъ идеекъ и веглядовъ, что двинули они впередъ, что сдёлали они дъйствительнаго?

«Шумимъ, братецъ, шумимъ», -- отвѣчаетъ за нихъ Репетиловъ, въ комедін Грибойдова. Да, шумъ, пустая болтовня — воть единственный результать этой ужасной, беземысленной анархін умовь, которая составляеть главную болёзнь нашего новаго поколёнія, отвлеченнаго, призрачнаго, чужлаго всякой двиствительности; и весь этоть шумь, вся это болтовня происхолить во имя философін. И мудрено-ли, что умный, действительный русскій пародъ не позволяетъ ослёплять себя этимъ фейерверочнымъ огнемъ словъ безъ содержанія и мыслей безъ смысла? мудрено-ли, что онъ не довёряетъ философін, представленной ему съ такой невыгодной, призрачной стороны? До сихъ поръ философія и отвлеченность, призрачность и отсутствіе всякой дъёствительности были тождественны: вто занимается философісю, тоть необходимо простнися съ дъйствительностью и бродить въ этомъ болёзненномъ отчуждение отъ всякой естественной и духовной лействительности, въ какихъ-то фантастическихъ, произвольныхъ, небывалыхъ мірахъ, или вооружается противъ дъйствительнаго міра и мнять, что своями призрачными силами онъ можетъ разрушить его мощное существование, мнитъ, что въ осуществленін конечныхъ (ограниченныхъ, одностороннихъ) положеній (сужденій) его конечнаго (ограниченнаго, односторонняго, отелеченнаго) разсудка н конечныхъ цёлей его консчнаго произвола заключается все благо человёчества, в не знаеть, бъдный, что дъйствительный мірь выше его жалкой н безсильной индивидуальности (личности)... Жизнь его есть рядъ безпрестанныхъ мученій, безпрестанныхъ разочарованій, борьба безъ выхода и вонца.-и это внутреннее распадение, эта внутренняя разорванность есть необходиСодержаніе гегелевой философів, въ томъ видъ, какъ изложена она у самого Гегеля, и какъ до мельчайшихъ подробностей принималась за безспорную истину друзьями Станкевича въ 1838— 1839 годахъ, кажется совершенною противоположностью тому образу мыслей, который съ такимъ жаромъ и успѣхомъ излагался потомъ критикою гоголевскаго періода въ «Отечественныхъ Запискахъ» (1840—1846) и нашемъ журналѣ (1847—1848); оттого и статьи «Московскаго Наблюдателя», написанныя Бѣлинскимъ и его товарищами по убѣжденіямъ подъ исключительнымъ вліяніемъ сочиненій Гегеля, представляются на первый взглядъ совершенно противорѣчащими статьямъ, которыя тоть же самый Бѣлинскій писалъ черезъ нѣсколько лѣть. Это разнорѣчіе зависитъ, какъ мы сказеми, отъ двойственности самой системы Гегеля, отъ разнорѣчія между

дъйствительности, а призраками, которые созданы прежнею методою мышленія, отвергавшею въ человѣкѣ всякія способности и стремленія, кромѣ ума, к нать всёхъ органовъ человёческаго существа признававшею достойнымъ своего вниманія только мозгъ. Потому "трансцендентальное", или "спекулятивное" мышленіе (стремящееся основывать свои умозаключенія на понятія о джёствительныхъ предметахъ) справедливо гордилось тёмъ, что оно гораздо живбе прежней схоластической методы, и старинный методъ основывать все на отвлеченныхъ понятіяхъ былъ заклейменъ прозваніемъ "призрачнаго мышленія", принадлежащаго "отвлеченному уму, или равсудку" (Verstand). Всѣ понятія и выводы, составленные на основанія этого "отвлеченнаго призрачнаго мышленія", были оповорены именемъ "призрачныхъ понятій", "призрачныхъ выводовъ", и ученики Гегеля съ презрѣніемъ говорили е асѣхъ тёхъ философахъ, которые строиле свои системы не на основания, "снекулятивнаго мышленія": эти люди, по мивнію Гегеля и его последователей, не заслуживають даже имени философовь, а ихъ системы-"призрачныя построенія", въ воторыхъ вийсто живой истины даются "отвлеченные призраки". Особенному негодованию подвергалась французская философія, которая, совершивъ свое дъло, перестала занимать сильные умы, стала занятіемъ фантаверовъ и болтуновъ и, действительно, жалкимъ образомъ измельчала и опошлилась при Наполеонъ и во время Реставраціи. Тогда во Франціи, двиствительно, каждый подъ философією понималь всякій ведорь, какой только приходнаъ въ голову, и, по производу перемёшивая этотъ вздоръ съ торонаиво набранными чужими мыслями, провозглашаль себя генісиь и творцомь новой философской системы. Противъ этихъ-то фантазій, чуждыхъ научнаго достоянства, преимущественно и направлено предисловие въ рёчамъ Гегеня, саужащее программою "Московскому Наблюдатель". Воть существенныя мъста изъ этой программы:

"Кто не воображаетъ себя нынче философомъ, кто не говоритъ теперь

ея принципами и ея выводами, духомъ и содержаніемъ. Принципы Гегеля были чрезвычайно мощны и широки, выводы — узки и инчтожны: несмотря на всю колоссальность его генія, у великаго мыслителя достало силы только на то, чтобы высказать общія идея, но недостало уже силы неуклонно держаться этихъ основаній и логически развить изъ нихъ всё необходимыя слёдствія. Онъ провидёлъ истину, но только въ самыхъ общихъ, отвлеченныхъ, вовсе неопредёлительныхъ очертаніяхъ; увидёть ее лицомъ къ лицу досталось на долю только уже слёдующему поколёнію. И не только выводовъ изъ своихъ принциповъ не могъ онъ сдёлать — самые принципы представлялись ему еще не во всей своей ясности, были

съ утвердительностью о томъ, что такое истина и въ чемъ заключается истина? Всякій хочеть имъть свою собственную, партикулярную снотему; ито не думаеть по своему, по своему личному произволу, тоть не имъеть самостоятельнаго духа, тотъ безцвътный человёкъ; ито не выдумаяъ своей собственной идейки, тотъ не геній, въ томъ нёть глубокомиолія, а нынче куда вы ни обернетесь, вездъ встръчаете геніевъ. И что же выдумаля эти генія-самозванцы, какой плодъ изъ глубокомысленныхъ идеевъ и веглядовъ, что двинули они впередъ, что сдёлали они дъйствительнаго?

«Шумимъ, братецъ, шумимъ», — отвѣчаетъ за нихъ Репетиловъ, въ комедін Грибойдова. Да, шумъ, пустая болтовня — воть единственный результать этой ужасной, беземысленной анархін умовъ, которая составляеть главную болёзнь нашего новаго поколёнія, отвлеченнаго, призрачнаго, чуждаго всякой действительности; и весь этоть шумь, вся эта болтовня происходить во имя философін. И мудрено-ли, что умный, дъйствительный русскій пародъ не позволяетъ ослёнлять себя этимъ фейерверочнымъ огнемъ словъ безъ содержанія и мыслей безъ смысла? мудрено-ли, что онъ не довъряетъ философіи, представленной ему съ такой невыгодной, призрачной стороны? До сихъ поръ философія и отвлеченность, призрачность и отсутствіе всякой дъйствительности были тождественны: кто занимается философіею, тогь необходимо простился съ дъйствительностью и бродитъ въ этомъ болёзненномъ отчужденія отъ всякой естественной и духовной двйствительности, въ какихъ-то фантастическихъ, произвольныхъ, небывалыхъ мірахъ, или вооружается противь дёйствительнаго міра и мнить, что своими призрачными силами онъ можетъ разрушить его мощное существование, мнитъ, что въ осуществления конечныхъ (ограниченныхъ, одностороннихъ) положений (суждений) его конечнаго (ограниченнаго, односторонняго, отвлеченнаго) разсудка н конечныхъ цълей его конечнаго произвола заключается все благо человёчества, в не знаеть, бёдный, что действительный мірь выше его жалкой и безсильной индивидуальности (личности)... Жизнь его есть рядъ безпрестанныхъ мученій, безпрестанныхъ разочарованій, борьба безъ выхода и конца,--и это внутреннее распадение, эта внутренняя разорванность есть необходидля него туманны. Слёдующее поколёніе мыслителей сдёлало еще шагь впередь, и принципы, неопредёленно, односторонне и отвлеченно высказанные Гегелемъ, явились во всей своей полнотё и ясности: тогда колебаніямъ не осталось мёста, двойственность исчезла, фальшивые выводы, внесенные въ науку непослёдовательностью Гегеля въ развитіи основныхъ положеній, были отстранены, и содержаніе приведено въ гармонію съ основными истинами. Таковъ былъ ходъ дёла въ Германіи, таковъ же былъ онъ и у насъ. Развитіе послёдовательныхъ воззрёній изъ двусмысленныхъ и дишенныхъ всякаго примёненія намековъ Гегеля совершилось у насъ отчасти вліяніемъ нёмецкихъ мыслителей, явившихся послё Гегеля, отчасти —мы съ гордостью можемъ сказать это —собственными си-

мое слёдствіе отвлеченности и призрачности конечнаго разсудка, для котораго нётъ ничего конкретнаго и который превращаетъ всякую жизнь въ смерть. И еще разъ повторяю: общая недовёрчивость къ философіи весьма основательна, потому что то, что намъ выдавали до сихъ поръ за философію, разрушаетъ человёка, вмёсто того, чтобы оживлять его, вмёсто того, чтобы образовать изъ него полезнаго и дёйствительнаго члена общества.

«Начало этого зла скрывается въ реформація. Когда назначеніе папизмазамёнить недостатовъ внутренняго центра внёшнимъ центромъ - кончилось... реформація потрясла его авторитеть... пробужденный умъ, освободившись оть пеленовъ авторитета, отдёлавшись отъ дёйствительнаго міра и погрузившись съ самого себя, захотълъ вывести все изъ самого себя, найти начало и основу знанія въ самомъ себъ... Но умъ человъческій, только что пробудившійся отъ долгаго сна, не могъ вдругъ познать истину: дъйствительный міръ истины быль не по силамъ ему, онъ еще не доросъ до него и долженъ былъ необходимо пройти чрезъ долгій путь испытаній, борьбы и страданій, прежде чёмъ достигъ своей возмужалости; истина не дается даромъ: нътъ! она есть плодъ тяжкихъ страданій, долгаго мучительнаго стремленія... Результатомъ философія разсудка было (въ Германія, у Фихте) разрушеніе всякой объективности, всякой дійствительности и погруженіе отвлеченнаго пустаго Я въ самолюбивое эгоистическое самосозерцание, разрушение всякой любви, а слёдовательно и всякой жизни и всякой возможности блаженства... Но германскій народъ слишкомъ силенъ, слишкомъ дъйствителенъ для того, чтобы сдёлаться жертвою призрака... Система Гегеля вёнчала долгое стремленіе ума къ дъйствительности:

> Что дъйствительно, то равумно; и Что равумно, то дъйствительно, —

Вотъ основа философіи Гегеля.

«Обратимся теперь къ Франціи и посмотримъ, какимъ образомъ проявилось въ ней это разъединеніе Я съ дъйствительностью... Разсудовъ человъка, лами. Туть въ первый разъ русскій умъ показалъ свою способность быть участникомъ въ развитіи общечеловѣческой науки.

Пересмотримъ же теперь тѣ принципы гегелевой философіи, которые могуществомъ и истинностью своею увлекли людей «Московскаго Наблюдателя» до такой степени, что, въ пылу энтузіазма, возбужденнаго этими высокими стремленіями, были забыты на время всѣ остальныя требованія разума и жизни, было принято все со-

неспособный проникнуть въ глубокое и святое таинство жизни, отвергнулъ все, что было ему недоступно; а ему недоступно все истинное и все дъйствительное. Вся жизнь Франціи есть ничто иное, какъ сознаніе своей пустоты и мучительное стремленіе наполнить ее чъмъ бы то ни было, и всъ средства, употребляемыя ею для наполненія себя, призрачны и безплодны... Французы (когда принимаются философствовать) превращаютъ всякую истину въ пустыя, безсмысленныя фразы, въ произвольность и анархію мышленія и въ стряпаніе новыхъ идеекъ...

Эта болёзнь распространилась, къ несчастію, и у насъ... Пустота нашего воспитанія есть главная причина призрачности нашего новаго поколёвія. Вмѣсто того, чтобы разжигать въ молодомъ человѣкѣ искру Божію... вмѣсто того, чтобы образовывать въ немъ глубокое эстетическое чувство, которое спасаеть человѣка отъ всѣхъ грязныхъ сторонъ жизни, — вмѣсто всего этого, его наполняютъ пустыми, безсмысленными французскими фразами... Вмѣсто того, чтобы пріучать молодой умъ къ дѣйствительному труду, вмѣсто того, чтобы празжигать въ немъ любовь къ знанію... его пріучаютъ къ пренебреженію трудомъ... Вотъ источникъ нашей общей болѣзни, нашей призрачности! Разверните какое вамъ угодно собраніе русскахъ стихотвореній и посмотрите, что составляетъ пищу для ежедневнаго вдохновенія нашихъ самозванцевъ поэтовъ... Одинъ объявляеть, что онъ не вѣритъ въ жизнь, что онъ равочарованъ; другой, что онъ не вѣритъ дружбѣ; третій, что онъ не вѣритъ любви...

Счастіе не въ призракъ, не въ отвлеченномъ снѣ, а въ живой дъйствительности; возставать противъ дъйствительности и убивать въ себъ всякій источникъ жизни — одно и тоже; примиреніе съ дъйствительностью во всѣхъ отношеніяхъ и во всѣхъ сферахъ жизни есть главная задача нашего времени, и Гегель и Гёте — главы этого примиренія, этого возвращенія изъ смерти въ жизнь. Будемъ нядъяться, что наше новое поколѣніе также выйдеть изъ призрачности, что оно оставитъ пустую и безсмысленную болтовню, что оно сознаетъ, что истинное знаніе и анархія умовъ и произвольность въ мнѣніяхъ совершенно противоположны; что въ знаніи царствуетъ строгая дисциплина, и что безъ этой дисциплины нѣтъ знанія. Будемъ надѣяться, что новое поколѣніе сроднится наконецъ съ нашею прекрасною русскою дѣйствительностью, и что, оставивъ всѣ пустыя претензіи на геніальность, оно ощутитъ, наконецъ, въ себѣ законную потребность бытъ дѣйствительными. *русскими людьми.*  держаніе системы, хвалившейся тімь, что она основана на этихь глубокихь истинахь.

Мы столь же мало послёдователи Гегеля, какъ и Декарта или Аристотеля. Гегель нынё уже принадлежить исторіи, настоящее время имёеть другую философію и хорошо видить недостатки гегелевой системы; но должно согласиться, что принципы, выставленные Гегелемъ, дёйствительно, были очень близки къ истинѣ, и нёкоторыя стороны истины были выставлены на видъ этимъ мыслителемъ съ истинно поразительною силою. Изъ этихъ истинъ, открытіе иныхъ составляеть личную заслугу Гегеля; другія, хотя и принадлежатъ не исключительно его системѣ, а всей нѣмецкой философіи со временъ Канта и Фихте, но никѣмъ до Гегеля не были формулированы такъ ясно и высказываемы такъ сильно, какъ въ его системѣ.

Прежде всего укажемъ на плодотворнѣйшее начало всякаго прогресса, которымъ столь рѣзко и блистательно отличается нѣмецкая философія вообще и въ особенности гегелева система отъ тѣхъ лицемѣрныхъ и трусливыхъ воззрѣній, какія господствовали въ тѣ времена (начало XIX вѣка) у французовъ и англичанъ: «истина — верховная цёль мышленія; ищите истины, потому что въ истинѣ благо; какова бы ни была истина, она лучше всего, что неистинно; первый долгъ мыслителя: не отступать ни передъ какими результатами; онъ долженъ быть готовъ жертвовать истинъ самыми любимыми своими мивніями. Заблужденіе-источникъ всякой пагубы; истина-верховное благо и источникъ всёхъ другихъ благъ». Чтобы оцёнить чрезвычайную важность этого требованія, общаго всей нимецкой философіи со времени Канта, но особенно энергически высказаннаго Гегелемъ, надобно вспомнить, какими странными и узкими условіями ограничивали истину мыслители другихъ тогдашнихъ школъ: они принимались философствевать не иначе, какъ за темъ, чтобы «оправдать дорогія для нихъ убъжденія», т. е. искали не истины, а поддержки своимъ предубѣжденіямъ; каждый бралъ изъ истины только то, что ему нравилось, а всякую непріятную для него истину отвергаль, безъ церемонін признаваясь, что пріятное заблужденіе кажется ему гораздо лучше безпристрастной правды. Эту манеру заботиться не объ истинь, а о подтвержденій пріятныхъ предубѣжденій, нѣмецкіе философы (особенно Гегель) прозвали «субъективнымъ мышленіемъ», фило-

258

софствованьемъ для личнаго удовольствія, а не ради живой потребности истины. Гегель жестоко изобличаль эту пустую и вредную забаву. Какъ необходимое предохранительное средство противъ поползновеній уклониться отъ истины въ угожденіе личнымъ желаніямъ и предразсудкамъ, былъ выставленъ Гегелемъ знаменитый «ліалектическій методъ мышленія». Сущность его состоитъ въ томъ, что мыслитель не долженъ успокоиваться ни на какомъ положительномъ выводѣ, а долженъ искать, нѣтъ-ли въ предметѣ, о которомъ онъ мыслить, качествъ и силъ, противоположныхъ тому, что представляется этимъ предметомъ на первый взглядъ: такимъ образомъ, мыслитель былъ принужденъ обозрѣвать предметъ со всёхъ сторонъ, и истина являлась ему не иначе, какъ слёдствіемъ борьбы всевозможныхъ противоположныхъ мнений. Этимъ способомъ, вмѣсто прежнихъ одностороннихъ понятій о предметѣ, малопо-малу являлось полное, всестороннее изслёдованіе и составлялось живое понятіе о всёхъ дёйствительныхъ качествахъ предмета. Объяснить действительность стало существенною обязанностью философскаго мышленія. Отсюда явилось чрезвычайное вниманіе къ дъйствительности, надъ которою прежде не задумывались, безъ всякой церемоніи искажая ее въ угодность собственнымъ одностороннимъ предубѣжденіямъ. Такимъ образомъ, добросовъстное, неутомимое изъискание истины стало на мъстъ прежнихъ произвольныхъ толкованій. Но, въ действительности, все зависить отъ обстоятельствъ, отъ условій мъста и времени, - и потому Гегель призналь, что прежнія общія фразы, которыми судили о добрѣ и злѣ, не разсматривая обстоятельствъ и причинъ, по которымъ возникало данное явленіе, что эти общія, отвлеченныя изричения не удовлетворительны: каждый предметь, каждое явленіе имѣетъ свое собственное значеніе, и судить о немъ должно по соображенію той обстановки, среди которой оно существуеть; это правило выражалось формулою: «отвлеченной истины нѣтъ; истина конкретна», т. е. опредёлительное суждение можно произносить только объ опредёленномъ фактё, разсмотрёвъ всё обстоятельства, отъ которыхъ онъ зависитъ \*).

<sup>\*)</sup> Напримёръ: «благо или зло дождь?»-это вопросъ отвлеченный; опредёлительно отвёчать на него нельзя: иногда дождь приносить пользу, иногда хотя рёже, приносить вредъ; надобно спрашивать опредёлительно: «посъё того, какъ посёвъ хлёба оконченъ, впродолженіе пяти часовъ шелъ сильный.

Само собою разумѣется, что это бѣглое исчисленіе нѣкоторыхъ принциповъ гегелевой философіи не можеть дать понятія о поразительномъ впечатлѣніи, которое производять творенія великаго философа, который въ свое время увлекалъ самыхъ недовърчивыхъ учениковъ необыкновенною силою и возвышенностью мысли, покоряющей своему владычеству всё области бытія, открывающей въ каждой сферѣ жизни тождество законовъ природы и исторіи съ своимъ собственнымъ закономъ діалектическаго развитія, обнимающей всё факты религіи, искусства, точныхъ наукъ, государственнаго и частнаго права, исторіи и психологіи сѣтью систематическаго единства, такъ что все является объясненнымъ и примиреннымъ. Время той философіи, послёднимъ и величайшимъ представителемъ которой былъ Гегель, прошло для Германіи. При помощи результатовъ, выбранныхъ ею, наука сдёлала, какъ мы сказали, шагъ впередъ; но новая наука эта явилась только какъ дальнъйшее развитие гегелевой системы, которая навсегда сохраняеть историческое значеніе, какъ переходъ отъ отвлеченной науки къ наукъ жизни.

Таково было значеніе гегелевой философіи у насъ: она послужила переходомъ отъ безплодныхъ схоластическихъ умствованій, граничившихъ съ апатіею, къ простому и свѣтлому взгляду на литературу и жизнь, потому что въ ея принципахъ заключались,

дождь, -- полезенъ-ли былъ онъ для хлъба?» -- только тутъ отвътъ ясенъ и имњетъ смыслъ; «этотъ дождь былъ очень полезенъ». — «Но въ то же лёто, когда настала пора уборки хлёба, цёлую недёлю шель проливной дождь, -хорошо-ли было это для хлёба?» Отвёть также ясень и также справедливь «нѣтъ, этотъ дождь былъ вреденъ». Точно также рѣшаются въ гегелевой философіи всё вопросы. «Пагубна или благотворна война?» Вообще, нельзя отвучать на это рушительнымъ образомъ: надобно знать, о какой войнъ илетъ дъло, все зависитъ отъ обстоятельствъ, времени и мъста. Для дикихъ народовъ вредъ войны менйе чувствителенъ, польза ощутительние; для образованныхъ народовъ война приноситъ обыкновенно менње пользы и болње вреда. Но, напримъръ, война 1812 года была спасительна для русскаго народа; маравонская битва была благодътельнъйшимъ событіемъ въ исторія человъчества. Таковъ смыслъ аксіомы: отвлеченной истины нътъ; истина конкретна»-конкретно понятіе о предметь тогда, когда онъ представляется со всёми качествами и особенностями и въ той обстановке, среди которой существуеть, а не въ отвлечение отъ этой обстановки и живыхъ своихъ особенностей (какъ представляетъ его отвлеченное мышленіе, сужденія котораго поэтому не имѣють смысла для дъйствительной жизни).

какъ мы старались показать, зародыши этого взгляда. Пылкіе и ръшительные умы, какъ Бълинскій и нъкоторые другіе, не могли долго удовлетворяться тъми узкими выводами, которыми ограничивалось приложеніе этихъ принциповъ въ системъ самого Гегеля; скоро замътили они недостаточность и самыхъ принциповъ этого мыслителя. Тогда, отказавшись отъ прежней безусловной въры въ ему систему, они пошли впередъ, не останавливаясь, какъ остановился Гегель, на половинъ дороги. Но навсегда сохранили они уваженіе къ его философіи, которой, въ самомъ дълъ, были обязаны очень многимъ.

Но мы уже говорили, что содержание системы Гегеля соверщенно не соотвётствуеть тёмъ принципамъ, которые провозглашались ею, и которые мы указали. Въ пылу перваго увлеченія, Бълинскій и его друзья не замѣтили этого внутренняго противорѣчія, и ненатурально было бы, еслибы оно было замѣчено ими съ перваго же раза: оно чрезвычайно хорошо прикрыто необычайною силою гегелевой діалектики, такъ что въ самой Германіи только самые зрѣлые и сильные умы и только послѣ долгаго изученія замѣтили это внутреннее несогласіе основныхъ идей Гегеля съ его выводами. Величайшие изъ современныхъ нъменкихъ мыслителей. не уступающие самому Гегелю геніальностью, долго были безуслов. ными приверженцами всёхъ его мнёній, и много времени прошло, пока они успёли возвратить себё самостоятельность, и открывъ ошибки Гегеля, положить основание новому направлению въ наукъ. Такъ всегда бываетъ: самъ Гегель долго былъ безусловнымъ поклонникомъ Шеллинга, Шеллингъ-поклонникомъ Фихте, Фихте-Канта; Спиноза, далеко превосходившій геніальностью Декарта, очень долго считаль себя его върнъйшимъ ученикомъ.

Мы все это говоримъ къ тому, чтобы показать естественность и необходимость безусловной приверженности къ Гегелю, на нъкоторое время овладъвшей Бълинскимъ и его друзьями. Они въ этомъ случаъ раздъляли общую участь величайшихъ мыслителей нашего времени. И если потомъ Бълинскій негодовалъ на себя за прежнее безусловное увлеченіе Гегелемъ, то и въ этомъ случаъ имъетъ онъ товарищей, не уступающихъ силою ума ни ему, ни Гегелю \*).

<sup>\*)</sup> Одинъ изъ современныхъ мыслителей говоритъ о своихъ прежнихъ сочиненияхъ, написанныхъ въ духъ Гегеля: "этой путаницы теперь не могу

Всѣ нѣмецкіе философы, отъ Канта до Гегеля, страдаютъ тѣмъ же самымъ недостаткомъ, какой мы указали въ системѣ Гегеля: выводы, д'влаемые ими изъ полагаемыхъ ими принциповъ, совершенно не соотвътствуютъ принципамъ. Общія идеи у нихъ глубоки, плодотворны, величественны, выводы мелки и отчасти даже пошловаты. Но ни у кого изъ нихъ эта противоположность не доходить до такого колоссальнаго противор'вчія, какъ у Гегеля, который, превосходя всёхъ своихъ предшественниковъ возвышенностью началь, оказывается едва-ли не слабе всёхь въ своихъ выводахъ. И въ Германіи, и у насъ, люди ограниченные и апатичные успокоились на выводахъ, забывая о принципахъ; но и у насъ, какъ въ Германіи, эти ученики, слишкомъ върные буквѣ и потому невѣрные духу, нашлись только между людьми второстепенными, лишенными силъ на историческую діятельность и не могшими имѣть никакого вліянія. Напротивъ, и у насъ, какъ въ Германіи, всѣ истинно даровитые и сильные люди, когда прошло первое увлеченіе, отбросили фальшивые выводы, радостно жертвуя ошибками учителя требованіямъ науки, и бодро пошли впередъ. Потому ошибки Гегеля, подобно ошибкамъ Канта, не имѣли важ-

Кстати, зам'ятимъ, что въ настоящей стать мы пользовались восноминаніями, которыя сообщилъ намъ одинъ изъ ближайшихъ друзей Бълинскаго, г. А., и потому ручаемся за совершенную точность фактовъ, о которыхъ упоминаемъ. Мы над'вемся, что интересныя воспоминанія г. А.—а современемъ сд'влаются изв'ястны нашей публикъ и сп'яшимъ предупредить читателей, что тогда наши слова окажутся не болѣе, какъ развитіемъ его мысл. й. За ту помощь, какую оказали намъ его воспоминанія при составленія настоящей статьи, мы обязаны принести зд'ясь искреннѣйшую благо-Дарность глубокоуважаемому нами г. А.-у.

я никакъ распутать; остается одно: или совершенно зачеркнуть ее, или оставить въ прежнемъ видё-предпочитаю послёднее: многіе до сихъ поръ еще считаютъ мудростью то, что и мнё казалось мудростью, когда я писалъ эти сочиненія,-пусть же они, перечитывая ихъ, видятъ путь, которымъ я дошелъ до своихъ настоящихъ убёжденій-по моимъ слёдамъ, этимъ людямъ легче будетъ дойти до истины". Точно также и мы должны думать о статьяхъ, писанныхъ Бёлинскимъ въ 1838-1839 годахъ: вто не въ состояніи раздёлять врёдыхъ и самостоятельныхъ убёжденій Бёлинскаго, какія выражалъ онъ въ послёднее время, тому принесетъ пользу чтеніе его статей въ хронологическомъ порядкъ, начиная съ тёхъ, которыми самъ Бёлинскій впослёдствіи былъ недоволенъ: кто стоитъ еще слишкомъ низко, тому необходимы лёстницы, чтобы стать въ уровень съ своямъ вёкомъ.

ныхъ послѣдствій, между тѣмъ, какъ здоровая часть его ученія дѣйствовала очень плодотворно.

Мы нарушили бы законъ исторической перспективы, если бы стали говорить о предметё, не имтвшемъ исторической важности, каковы ошибки Гегеля, съ такою же подробностью, какъ о тѣхъ его идеяхъ, которыя оказали сильное вліяніе на ходъ умственнаго развитія. Но такъ какъ эти ошибки все-таки историческій фактъ, хотя и маловажный, то мы не можемъ совершенно умолчать о нихъ. Ниже читатели увидятъ, въ одной изъ приводимыхъ нами выписокъ, въ чемъ состояла сущность этихъ ошибокъ. Здѣсь мы должны только повторить, что друзья Станкевича раздѣляли заблужденіе со всѣми замѣчательнѣйшими нѣмецкими мыслителями современнаго имъ поколѣнія: на нѣкоторое время, геніальная діалектика Гегеля ослѣпила всѣхъ, такъ что выводы, противорѣчившіе принципамъ, всѣми принимались ради этихъ принциповъ, будто необходимое ихъ слѣдствіе.

Нельзя не признаться, что и въ Германіи и у насъ люди, принимавшіе все содержаніе гегелевой системы за чистую истину, вовлекались этимъ авторитетомъ во многія и очень важныя заблужденія. Нимало не защищая гого, что действительно было дурнаго въ этихъ ошибкахъ, надобно, однакожь, замътить, что двадцать лётъ назадъ не все то было дёйствительно вреднымъ заблужденіемъ, что нынѣ было бы непростительнымъ ослѣпленіемъ: для многихъ мнѣній, которыя въ наше время были бы рѣшительно несправедливыми предубѣжденіями, тогда еще существовали дѣльныя основанія, —быть можеть, одностороннія, быть можеть, нѣсколько устарѣвшія, но все-таки заключавшія въ себѣ много справедливаго. Укажемъ одинъ примёръ. Строгіе приверженцы нёмецкой философіи со временъ Канта, особенно строгіе гегеліанцы, презирали и отчасти даже ненавидѣли все французское. Друзья Станкевича разділяли это отвращеніе, и «Московскій Наблюдатель» весь проникнуть «французовдствомъ» (Franzosenfresserei), какъ выражались нѣмцы. Французоѣдству посвящены многія страницы предисловія къ гегелевымъ рѣчамъ, служащаго, какъ вы видѣли, программою журнала. Въ примѣчаніи мы приводимъ одну изъ такихъ страницъ \*). И нельзя не сказать, что «Московскій Наблюдатель», рев-

<sup>\*) «</sup>Французы никогда не выходили изъ области произвольныхъ разсуж-

ностно выполняя всё другіе пункты своей программы, не менче ревностно выполняль и этоть пункть. Онь пользовался каждымь случаемь, каждымь предлогомь, чтобы произнесть грозную филипнику или вставить презрительную выходку противь французовь. Говорить ли онь, напримёрь, въ разборё «Современника» о статьё Пушкина «Мильтонь», — главное вниманіе онь обращаеть на тё эпизоды, въ которыхъ Пушкинъ подсмёивается надъ французами, тотчасъ же выписываются насмёшки надъ Альфредомъ де-Виньи и

деній, и все святое, великое и благородное въ живни упало подъ ударами слёпаго мертваго разсудка. Результатомъ французскаго философизма былъ матеріализмъ, торжество неодухотворенной плоти. Во французскомъ народъ исчезла послёдняя искра откровенія. Христіанство, это вёчное и непроходящее доказательство любви Творца въ творенію, сдёлалось предметомъ общихъ насмъшекъ, общаго презрънія, и бъдный разсудокъ человъка, неспособный проникнуть въ глубокое и святое таинство жизни, отвергнулъ все, что только было ему недоступно, а ему недоступно все истинное и все дъйствительное. Онъ требовалъ ясности, - но какой ясности! - не той, которая лежить въ глубинъ предмета: нътъ, - а на поверхности его; онъ вздумалъ объяснить религію-и религія, недоступная для конечныхъ усилій его, исчезла и унесла съ собою счастіе и спокойствіе Франціи; онъ вздумалъ превратить святилище науки въ общенародное знаніе — и таинственный смысль истиниего знанія скрылся, и остались одян пошлыя, безплодныя, призрачныя разсужденія, — и Жанъ-Жакъ Руссо объявиль, что просвѣщенный человъкъ есть развращенное животное, и революція была необходимымъ послъдствіемъ этого духовнаго развращенія. Гдъ нътъ религіи, тамъ не можетъ быть государства, и революція была отрицаніемъ всякаго государства, всякаго законнаго порядка, и гильотина провела кровавый уровень свой и казнила все, что только хоть нъсколько возвышалось надъ безсмысленною толпою».

Въ «Послёднемъ Новосельё» Лермонтовъ буквально переложилъ эти слова въ стихи:

Негодованію и чувству давъ свободу

Мий хочется сказать великому народу «Ты жалкій и пустой народъ! Ты жалокъ потому, что вёра, слава, геній, Все, все великое, священное земли, Съ насмёшкой глупою ребяческихъ сомнёній Тобой растоптано въ пыли. Изъ славы сдёлалъ ты игрушку лицемёрья, Изъ вольности — орудье палача, И всё завётныя отцовскія повёрья Ты имъ рубилъ, рубилъ съ плеча... Викторомъ Гюго, замѣчанія о недостаткахъ мольеровыхъ комедій, и т. д.,—за то прибавляеть «Московскій Наблюдатель», что у Пушкина былъ вѣрный взглядъ на искусство и безконечное эстетичеческое чувство». Разбирается ли другой томъ «Современника», въ которомъ есть отрывокъ изъ «Хроники русскаго въ Парижѣ», почти вся рецензія состоитъ изъ выписокъ тѣхъ страницъ Хроники, которыя особенно неблагопріятны для французовъ. Разбирается ли романъ г. Вельтмана «Виргинія»—оказывается, что этотъ романъ можно похвалить только за одно: «многія черты французскаго верхоглядства схвачены въ немъ превѣрно»; говорится ли о «Сборникѣ на 1838 годъ»—въ этомъ сборникѣ очень много стиховъ, и отчасти даже хорошихъ стиховъ, но интереснѣе всего въ немъ переводъ эпиграммы Шиллера, въ которой французы называются вандалами. Выписавъ это стихотвореніе и похваливъ за него Шиллера, критикъ торжественно восклицаетъ, обращаясь къ читателямъ:

## «Французы вандалы!!!--слышите ли?»

Для большей знаменательности, это восклицание напечатано даже отдёльною строкою, что и соблюли мы. Говорится ли о возвращеніи молодыхъ профессоровъ нашихъ изъ-за границы-пріятнѣе всего «Московскому Наблюдателю» то, что они слушали лекціи въ Берлинѣ, а не въ Парижѣ. Нечего и говорить, пользуется ли «Московскій Наблюдатель» случаемъ изобличить французское фразерство и легкомысліе, когда является переводъ «Исторіи Франціи» Мишле... тутъ филиппика достигаетъ страшной безпощадности: едва нѣкоторые спеціальные ученые получають за свой спеціальные труды прощеніе въ томъ, что они французы,---но французскіе литераторы, поэты, мыслители, всё казнятся безъ всякой милости, отъ дѣвицы Скюдери до Мишле, отъ Ронсара до Лерминье. Общаго приговора избываеть только Беранже, «гуляка праздный»: праздная гульба-французское дело, объ этомъ они умеютъ складывать веселенькія пѣсенки-лучшаго у нихъ не нужно и искать. Однимъ словомъ, о чемъ бы рѣчь ни шла, «Московскій Наблюдатель» таки найдетъ предлогъ поразить или кольнуть французовъ, и общимъ выводомъ изъ всей этой неутомимой полемики выставляется заключеніе, что, между тёмъ, какъ «вліяніе нёмцевъ на насъ благодетельно во многихъ отношеніяхъ, и со стороны науки и со стороны. искусства, и со стороны духовно-правственной, съ французами мы находимся въ обратномъ отношении: мы враждебно противоположны съ ними по сущности нашего національнаго духа» («Моск. Набл.» томъ XVIII, стр. 200).

Нынв, когда лучшіе изъ французовъ отказываются отъ заносчивыхъ претензій, отъ презрѣнія къ другимъ народамъ, когда вся нація оставляеть свое прежнее легкомысліе, оставляеть даже фразерство, которымъ такъ долго жила, когда національная жизнь обратилась къ разрішенію истинно-глубокихъ вопросовъ, подобная вражда противъ французовъ была бы совершенно неосновательна. Но тогда настроение умовъ во Франции было совершенно не таково. Тъ направленія мысли, которыя нынѣ пріобрѣтають Франціи сочувствіе серьезныхъ людей, едва только начинали еще обнаруживаться, и, притомъ, въ странныхъ, еще не опредѣлившихся формахъ, не оказывали еще никакого вліянія на жизнь націи, напротивъ, были осмѣиваемы литературою, презираемы государственною жизнью. Все, чѣмъ блистала Франція временъ первой Имперіи и Реставраціи, было фальшиво и поверхностно или противорѣчило истиннымъ потребностямъ нравственной и общественной жизни; все основывалось на недоразумѣніи съ одной стороны, на обманѣ или насиліи съ другой. Въ литературѣ, напримѣръ, господствовали двѣ школы, равно фальшивыя: одна, - въ духѣ Шатобріана и Ламартина, накидывала на себя маску искусственныхъ восторговъ ученіями, которыхъ не понимала и о которыхъ въ сущности очень мало заботилась; другая накидывала на себя маску утонченной развращенности и мелкаго сатанинства (école satanique). Тѣ, которые не были лицемърами идеализма или цинизма, болтали о пустякахъ. Только Беранже составлялъ исключеніе, но Беранже не понимали, считая его не болѣе, какъ пѣвцомъ гризетокъ. Въ наукѣ понятія страшно измельчали, ----ученыя знаменитости тогдашняго времени были шарлатаны и фразёры, хлопотавшіе о примиреніи непримиримаго, объ оправдании наукою предразсудковъ, о сочетании научной истины съ произвольными фантазіями. Время теперь обнаружило, что за люди были и чего хотёли Кузенъ, Гизо, Тьеръ; а они были еще самыми лучшими изъ тогдашнихъ знаменитостей.

Кстати припомнимъ, что такое былъ знаменитый тогда «либерализмъ, за который особенно прославлялись эти знаменитости. Событія обнаружили пустоту и рёшительную безполезность этого либерализма, хлопотавшаго только объ отвлеченныхъ правахъ, а не о благѣ народа, самое понятіе о которомъ оставалось ему чуждо. У лучшихъ проповѣдниковъ его это было легкомысленное заблужденіе относительно истинныхъ потребностей націи; другіе пользовались этимъ такъ называемымъ либерализмомъ, какъ приманкою для привлеченія націи въ свою удочку, — а для чего нужно было имъ привлечь націю, оказалось потомъ, когда они успѣли захватить власть: они искали власти для того, чтобы набить себѣ карманы.

Таково было положеніе Франціи и во время Реставраціи и въ первые годы орлеанской династіи. Повсюду гремѣли фразы, лишенныя смысла, во всемъ владычествовали легкомысліе и обманъ. Но болѣе всего должны были возмущаться люди съ горячими убѣжденіями и высокими принципами тѣмъ, что у тогдашнихъ французскихъ знаменитостей не было ни рѣшительныхъ принциповъ, ни строгой послѣдовательности въ образѣ мыслей: всему, чему они вѣрили, вѣрили они только на половину, робко и церемонно, все, что отрицали, отрицали также только на половину, все это были люди въ родѣ тѣхъ, которыхъ изображалъ у насъ Пушкинъ въ своихъ герояхъ, — въ родѣ тѣхъ, которыхъ Лермонтовъ заставляетъ говорить:

> Богаты мы, едва изъ колыбели Ошибками отцовъ и позднимъ ихъ умомъ.... Къ добру и злу постыдно равнодушны, Въ началя поприща мы вянемъ безъ борьбы.... Тая завистиво отъ ближнихъ и друзей Надежды лучшія и голосъ благородный Невъріемъ осмъянныхъ страстей. Едва касались мы до чаши наслажденья, Но юныхъ силъ мы тъмъ не сберегли; Изъ каждой радости, бояся пресыщенья, Мы лучшій сокъ на въки извлекли.... И ненавидимъ мы и любимъ мы случайно, Ничъмъ не жертвуя ни злобъ, ни любви, И царствуетъ въ душъ какой-то холодъ тайный....

Отъ этихъ безсильныхъ въ своемъ узкомъ и пресыщенномъ эгоизмѣ людей, конечно, нельзя было надѣяться ничего хорошаго; отъ этихъ выродковъ, оставшихся послѣ великой внутренней борьбы, которая поглотила всѣ благороднѣйшія силы французскаго надода, конечно, нельзя было ожидать, чтобъ они влили новую жизнь въ свой народъ; они не должны были служить идеалами для насъ, чувствовавшихъ въ себѣ избытокъ свѣжихъ, еще нетронутыхъ силъ. Къ такимъ людямъ, конечно, не могло лежать сердце пламенныхъ юношей, готовыхъ и любить до самоотверженія и ненавидѣть смертельно, жаждавшихъ дѣятельности и блага. Вражда усиливалась особенно тѣмъ, что эти разочарованные, блазированные, проѣденные эгоизмомъ люди считались у насъ оракулами: всѣ у насъ кричали о французахъ, всѣ восхищались французами,—а ни для себя, ни тѣмъ болѣе для насъ французы такого разбора не были ровно ни на что годны. Намъ нуженъ былъ энтузіазмъ, передъ нами было широкое поле дѣятельности: какъ же не возненавидѣть было этихъ людей, которые могли передать намъ только свое безсиліе, разочарованіе и бездѣйствіе?

Нелюбовь, заслуженная французами временъ первой Имперіи и Реставраціи, незаслуженнымъ образомъ распространялась и на ихъ предковъ, и столь же незаслуженнымъ образомъ подвергались общему осужденію свѣжія направленія мысли, возникавшія въ молодомъ поколѣніи мыслителей, не имѣвшихъ ничего общаго съ прежними знаменитостями, людей съ твердыми и возвышенными убѣжденіями, со свѣжими силами. Виною этой несправедливости былъ отчасти недостатокъ знакомства съ возникавшими во французской литературѣ новыми стремленіями, отчасти также и предубѣжденіе, составившееся противъ всѣхъ вообще французовъ, — а болѣе всего.—безусловное поклоненіе гегелевой системѣ, какъ верховной и единственной истинѣ, внѣ которой ничто не заслуживаетъ вниманія.

Поклоненіе Гегелю въ кругу друзей Станкевича доходило, какъ мы сказали, до крайности, въ которой люди талантливые, одаренные самостоятельнымъ умомъ и стремившіеся впередъ, не могли долго оставаться. Признаки безсознательнаго недовольства системою, которою продолжали восхищаться, обнаружились въ даровитвйшихъ членахъ дружескаго круга тѣмъ, что они говорили въ гегелевскомъ смыслѣ рѣшительнѣе и безпощаднѣе, нежели самъ Гегель, сдѣлались, какъ говорится, ревностнѣйшими гегеліанцами, нежели самъ Гегель. Особенно отличался этимъ Бѣлинскій, который вообще былъ не таковъ, чтобы отказываться отъ логическихъ выводовъ изъ боязни уклониться отъ точныхъ словъ какого бы то ни было авторитета. Это свидѣтельство людей, знавшихъ его лично,

İ.

подтверждается многими его страницами, написанными совершенно въ духѣ Гегеля, но съ такою рѣшительностью, которой не одобрилъ бы самъ Гегель. Да и вообще Гегель, говорящій обо всемъ съ безпристрастіемъ посѣдѣвшаго мудреца, смотрящій на все исключительно глазами кабинетнаго ученаго, чуждаго волненіямъ жизни, не могъ долго удержать въ безусловной покорности такого пламеннаго, проникнутаго жизненными стремленіями двадцатипятилѣтняго человѣка, какъ Бѣлинскій. Натуры учителя и ученика, потребности двухъ различныхъ обществъ, среди которыхъ они дѣйствовали, были слишкомъ несогласны. Бѣлинскій скоро отбросилъ все, что въ ученіи Гегеля могло стѣснять его мысль, и вскорѣ послѣ переѣзда въ Петербургъ является уже дѣйствователемъ совершенно самостоятельнымъ.

Два обстоятельства помогли этому переходу, необходимому по натурѣ самого Бѣлинскаго, совершиться быстрѣе, нежели совершился бы онъ безъ этихъ обстоятельствъ: сближеніе друзей Станкевича съ г. Огаревымъ и его друзьями и переѣздъ Бѣлинскаго изъ Москвы въ Петербургъ.

Первоначальныя вліянія, подъ которыми совершалось развитіе г. Огарева и его друзей, были совершенно различны отъ вліяній, которымъ подчинялся кружокъ Станкевича. Нѣмецкая философія мало ихъ занимала, какъ предметъ слишкомъ отвлеченный. Ихъ внимание было устремлено на тѣ науки, которыя имѣютъ непосредственное отношение къ жизни націй. Въ то время во Франціи возникали, какъ противорвчіе бездушному и убійственному ученію экономистовъ, новыя теоріи національнаго благосостоянія. Идеи, одушевлявшія новую науку, высказывались еще въ фантастическихъ формахъ, и предубъжденнымъ или руководившимся своекорыстными побужденіями противникамъ легко было, оставляя безъ вниманія здравыя и высокія основныя идеи новыхъ теоретиковъ и выставляя въ утрированномъ виде мечтательныя увлечения, которыхъ въ началѣ не избѣгаетъ ни одна новая наука, осмѣивать системы, имъ ненавистныя. Но подъ видимыми странностями и подъ фантастическими увлеченіями скрывались въ этихъ системахъ истины и глубокія и благодѣтельныя. Огромное большинство и ученыхъ людей и европейской публики, повъривъ пристрастнымъ и поверхностнымъ отзывамъ экономистовъ, не хотѣли понять смысла. новой науки, всё смёялись надъ несбыточными утопіями, и почти никто не считаль нужнымь основательно и безпристрастно изучать ихъ. Г. Огаревь и его друзья занялись этими вопросами, понимая чрезвычайную ихъ важность для жизни. Съ тѣмъ вмѣстѣ вниманіе г. Огарева и его друзей было занято исторіею, особенно новѣйшею, то-есть именно важнѣйшею для жизни частью ея; и такъ какъ въ послѣднее время главнымъ театромъ историческаго развитія была Франція, то они интересовались преимущественно ея исторіею. Въ литературѣ они также не отдавали безусловнаго предпочтенія нѣмцамъ, зная и цѣня французскихъ новыхъ писателей, которые тогда еще не господствовали въ литературѣ, но уже доказали, что будутъ господствоваль надъ нею. Подъ вліяніемъ этихъ занятій составились у нихъ твердыя и послѣдовательныя ученолитературныя убѣжденія.

Такимъ образомъ, дёятели молодого поколёнія въ Москвё были раздёлены на два кружка, съ двумя различными направленіями: въ одномъ господствовала гегелева философія, въ другомъ --- занятія современными вопросами исторической жизни. Много было пунктовъ, въ которыхъ два эти направленія могли сталкиваться враждебно; но подъ видимою противоположностью таилось существенное тождество стремленій, несогласныхъ между собою только въ томъ, что было у каждаго изъ нихъ односторонностью, недостаткомъ, но одинаково ставившихъ себѣ целью деятельность, плодотворную для развитія русскаго общества, одинаково считавшихъ единственнымъ средствомъ для достиженія этой цёли оживленіе нашей литературы и возбуждение нашей мыслительной деятельности, одинаково имѣвшихъ свой идеалъ въ будущемъ, а не въ прошедшемъ, относившихся между собою, какъ теорія и практика, которыя должны служить взаимнымъ дополненіемъ. Важный вопросъ: побѣдитъ-ли чувство существеннаго единства, или противорѣчіе во второстепенныхъ, но, однакожь, очень важныхъ вопросахъ, долженъ былъ разрѣшиться такъ или иначе, смотря по тому, дѣйствительно ли люди, служившіе представителями этихъ различныхъ направленій, достойны были сдёлаться замечательными деятелями въ исторіи развитія русскаго общества, и действительно-ли принципы, ихъ воодушевляющіе, были плодотворны. Исторія говорить намъ, что обыкновенное явленіе при паденіи принципа-непримиримая вражда между его приверженцами изъ-за второстепенныхъ вопросовъ, а при развити принципа --- дружное дъйствование людей, согласныхъ въ главномъ, какъ бы ни были важны второстепенные вопросы, ихъ раздѣляющіе. Отверженіе узкаго самолюбія, готовность признать правду, которой не замѣчалъ прежде, и сдѣлать эту указанную другимъ правду своимъ задушевнымъ дѣломъ—таково существенное качество истинно замѣчательныхъ историческихъ дѣятелей.

Люди, о которыхъ мы говорили, были призваны играть дёйствительно важную роль въ развитіи нашего общества; принципы, ихъ одушевлявшіе, дёйствительно были живы и плодотворны,---потому эти принципы необходимо должны были слиться, эти люди соединиться. И дёйствительно, люди соединились съ такою благородною искренностью и самоотреченіемъ отъ своихъ односторонностей, принципы слились въ одно общее направленіе съ такою совершенною гармоніею, что фактъ этотъ принадлежитъ къ числу самыхъ рёдкихъ и возвышающихъ душу примёровъ совершеннаго торжества общей правды надъ частными недоразумёніями, общаго стремленія служить истинѣ надъ личными столкновеніями.

۱

Первыя чувства были, натурально, недружелюбны: обоюдная исключительность митній возбуждала взаимную непріязнь. Тъ и другіе были недовольны другъ другомъ и долго удерживались отъ сношеній между собою. Друзья Станкевича осуждали г. Огарева и его друзей за то, что они не предаются изученію нѣмецкой философіи и не признаютъ, что вся истина заключена въ системѣ Гегеля. Друзья г. Огарева осуждали кругъ Станкевича за то, что въ немъ всѣ мысли направлены исключительно къ слишкомъ отвлеченнымъ вопросамъ и вопросы жизни или оставляются безъ всякаго вниманія, или рёшаются въ томъ апатическомъ смыслё, какъ велить рѣшать ихъ Гегель. Одни говорили про другихъ: «они пренебрегають истинными принципами»; эти говорили про первыхъ: «они проповѣдуютъ алатію въ жизни и примиряются со всѣми недостатками дъйствительности, восхищаясь темъ, что ихъ система оправдываеть все на свътъ». Различныя внъшнія обстоятельства содъйствовали тому, что личныхъ сношеній-которыхъ не желала сначала ни та, ни другая партія-очень долго не существовало между людьми того и другаго направленія.

Станкевича уже не было въ Москвѣ, когда г. Огаревъ вошелъ въ кругъ, душою котораго прежде былъ Станкевичъ, и ввелъ за собою своихъ друзей. Если бы Станкевичъ, кроткій и любящій, былъ еще между своихъ друзей, вёроятно, сближеніе произошло бы тогда же. Теперь посредникомъ и примирителемъ былъ только г. Огаревъ. Онъ одинъ, не имѣя ни въ комъ помощниковъ, не успѣлъ переселить противниковъ, каждое свиданіе которыхъ было жаркимъ споромъ. Вслѣдствіе одного изъ такихъ споровъ, когда Бѣлинскій, на всѣ вопросы, имѣвшіе цѣлью вынудить у него признаніе, что не все въ дѣйствительности можетъ быть оправдано разумомъ, отвѣчалъ, съ обычною своею неумолимою послѣдовательностью, признаніемъ разумности всѣхъ тѣхъ явленій, на которыя ему было указано, вслѣдствіе этого спора, доказавшаго невозможность поколебать его убѣжденія, попытки примиренія кончились— на время, какъ увидимъ, и на очень короткое время.

Между темъ, попытки эти не остались безплодны, хотя повидимому, привели къ полному разрыву. Люди, спорившіе съ Бѣлинскимъ и его друзьями, были изумлены тою непоколебимостью, съ какою встрёчаются послёдователями Гегеля самыя, повидимому, неопровержимыя возраженія противъ системы Гегеля,--тою легкостью, съ какою последователи Гегеля находять вполне удовлетворительный для себя отвёть на все, что, повидимому, должно бы, смутить и затруднять ихъ. Противники результатовъ, до которыхъ доходить гелелева система, увидёли, что Гегеля можно побёдить только его собственнымъ оружіемъ, и принялись за глубовое изученіе этого мыслителя. Они приступили къ нему съ силами ума, совершенно зрѣлаго, съ проницательностью, изощренною привычкою къ самостоятельному мышленію и богатымъ опытомъ жизни, наполненной всевозможными столкновеніями, --- съ запасомъ твердыхъ убѣжденій, данныхъ жизнью и строгою наукою. И, какъ ни трудно устоять противъ діалектики исполина нѣмецкой философіи,---этой изумительно сильной діалектики, облекающей всю его систему бронею неразрушимаго, повидимому, единства, -- эти люди открыли пробѣлы и непосл'ядовательности системы Гегеля, увидѣли погрѣшности въ ся выводахъ, несогласіе принциповъ ся съ результатами, основныхъ идей съ примѣненіями, постигли и односторонность принциповъ, —и могли наконецъ сказать: «теперь мы постигаемъ все, что постигаль Гегель, но постигаемъ яснѣе и полнѣе, нежели онъ». Такимъ образомъ, была, по выраженію нѣмецкой философіи, превзойдена (überwunden). очищена отъ односторонности по смыслу собственныхъ своихъ основныхъ началъ, подвергнута критикъ и возведена къ высшей истинѣ философія Гегеля сильнѣйшими послѣдователями одного изъ направленій, между которыми до того времени преградою была система Гегеля. Но глубина и странность нѣмецкихъ философскихъ системъ произвела сильное впечатлѣніе на умы тѣхъ, которые взялись за изученіе философіи не столько по расположенію къ ней, сколько по необходимости открыть слабыя ея стороны; сильнѣйшіе изъ друзей г. Огарева сами получили философское направленіе; не покидая своихъ прежнихъ стремленій, напротивъ, еще болѣе утвердившись въ нихъ, они возвели свои убѣжденія къ общимъ философскимъ принципамъ и, увидѣвъ, какъ много выигрываютъ оттого ихъ идеи и въ прочности и въ стройности, сдѣлались ревностными приверженцами нѣмецкой философіи,—конечно, уже не системы Гегеля, на которой не могли они остановится, а новой философіи, послѣднимъ переходомъ къ которой была система Гегеля.

Съ другой стороны, подобное расширение умственнаго горизонта совершилось около того же времени и въ сильнъйшихъ изъ друзей Станкевича. До сихъ поръ они, какъ мы говорили, были связаны между собою совершенною одинаковостью понятій и стремленій, такъ что особенности отдёльныхъ личностей исчезали въ единствъ общаго настроенія. Характеризуя «Московскій Наблюдатель», діятельнёйшимъ участникомъ и распорядителемъ котораго былъ Белинскій, мы большую часть нашихъ выписокъ заимствовали изъ предисловія къ рѣчамъ Гегеля, писаннаго не Бѣлинскимъ, а однимъ изъ тогдашнихъ его друзей, потому что тогда всё эти люди писали совершенно въ одномъ и томъ же духѣ: разница была только въ томъ, что одни умѣли писать лучше другихъ, но все, что говорилъ Бѣлинскій, говорили всѣ друзья Станкевича, и, наобороть, Бѣлинскій высказываль только то, въ чемъ одинаково были убѣждены всё. Такъ продолжалось до пріёзда Бёлинскаго въ Петербургъ. Туть вскорѣ онъ сдѣлался совершенно самобытенъ, и теперь мы должны говорить уже не объ общей дѣятельности прежняго кружка, котораго Бѣлинскій былъ только представителемъ, а о личной дѣятельности Бѣлинскаго, ставшаго во главѣ нашего литературнаго движенія и управлявшаго этимъ движеніемъ, въ союзѣ съ новыми сподвижниками, присоединившимися къ нему не по духу какогонибудь кружка, а по самобытному стремленію къ одинаковымъ цѣ-18

лямъ, съ сохраненіемъ личныхъ особенностей натуры каждаго изъ союзниковъ.

Въ Москвѣ Бѣлинскій, подобно своимъ друзьямъ, былъ совершенно погруженъ въ теоретическія умствованія и обращалъ очень мало вниманія на то, что д'блается въ д'єйствительной жизни. Онъ твердилъ, что дъйствительность значительнъе всъхъ мечтаній, но. подобно своимъ друзьямъ, смотрелъ на действительность глазами идеалиста, не столько изучалъ ее, сколько переносилъ въ нее свой идеалъ, и вѣрилъ, что идеалъ этотъ имѣетъ себѣ соотвѣтствіе въ нашей действительности, что, по крайней мере, важнейшие элементы дъйствительности сходны съ теми идеалами, какіе найдены для нихъ въ системѣ Гегеля. Петербургъ, какъ извѣстно всѣмъ, пережившимъ идеалистическій періодъ воззрѣній, нимало не удобенъ для сохраненія такихъ мечтаній. Въ Петербургѣ дѣйствительная жизнь настолько шумна, безпокойна и неотвязна, что трудно обманываться относительно ея сущности, трудно не разубѣдиться въ томъ, что она движется вовсе не по идеальному плану гегелевской системы, трудно остаться идеалистомъ. Петербургъ, съ обычною своею готовностью услужить новому жителю всёми возможными разочарованіями, не замедлиль доставить Бёлинскому обильные матеріалы для повёрки благосклонныхъ къ дъйствительности выводовъ гегелевской системы и внушить ему, что филистерскіе нѣмецкіе идеалы не имѣютъ ровно никакого сходства съ русскою жизнью. Пришлось отказаться отъ увѣренности, что гегелевы построенія — вёрныя изображенія действительной жизни, пришлось критически посмотрёть и на дёйствительность и на гегелеву систему \*). Результатомъ этой повѣрки было, для теоретическихъ

274

<sup>\*) «</sup>Москвичъ очень скоро свыкается съ Петербургомъ, если перейдеть въ него жить. Куда дёваются высокопарныя мечты, идеалы, теорія, фантаsin! Петербургъ, въ этомъ отношенія, пробный камень человёка: кто, живн въ немъ, не увлекся водоворотомъ призрачной жизни, умёлъ сберечь и душу и сердце не на счетъ здраваго смысла, сохранить свое человёческое достоинство, не предаваясь донкихотству,-тому смёло можете вы протянуть руку, какъ человёку. Петербургъ имёстъ на нёкоторыя натуры отрезвляющее свойство: сначала, кажется вамъ, что отъ его атмосферы, словно, листья съ дерева, спадаютъ съ васъ самыя дорогія уб'яжденія; но скоро замёчаете вы, что то не уб'яжденія, а мечты, порожденныя праздною жизнію и рёшительнымъ незнаніемъ дёйствительности, — и вы остаетесь, можетъ быть, съ тяжелою грустью, но въ этой грусти такъ много святаго, челов'яческаго... Что

убѣжденій-очищеніе принциповъ Гегеля оть ихъ односторонности, отверженіе фальшиваго содержанія, прилѣпленнаго къ нимъ, и выводъ новыхъ слёдствій, въ духѣ строгой современной науки; для жизненныхъ стремленій — отверженіе прежняго квістизма разрушаемаго действительностью, сохранению высокаго убеждения, что разумъ и правды должны и будутъ владычествовать въ жизни, хотя мы далеки еще отъ этого времени. Бѣлинскій убѣдился, что действительность заключаеть въ себе очень много ложныхъ и вредныхъ элементовъ, и, посвятивъ всю свою дѣятельность водвореню въ жизни владычества ума и правды, началъ неутомимую, безпощадную борьбу со всёмъ, что препятствовало достиженію этой цѣли. Для такой живой натуры, какъ Бѣлинскій, переходъ отъ абстрактной идеальности, доводившей до квіэтизма и апатіи, къ живому понятію о действительности быль естествень и легокь. Система Гегеля на нѣкоторое время увлекла его своимъ величіемъ, и мы старались показать, что увлечение оправдывалось новостью и глубиною истинъ, заключавшихся въ ея основныхъ идеяхъ; но ни-• когда не удовлетворяла она его своимъ положительнымъ содержаніемъ, онъ всегда рвался впередъ, негодуя на стёснительное безстрастіе Гегеля, всегда вносиль въ это холодное созерцаніе патетическій жаръ своей живой натуры. Таково же было отношеніе къ Гегелю и другихъ сильныхъ людей между друзьями Станкевича. Изъ записокъ, нами приведенныхъ, можно видѣть, чѣмъ особевно увлекались они въ системѣ Гегеля, почему особенно дорожили ею. Въ каждомъ теоретическомъ ученіи соединяются двѣ стороны: отвлеченное понятіе объ истинѣ и отношеніе этого знанія къ живой дъятельности. Гегель ставитъ знаніе первою, почти исключительною цёлью своей системы; слёдствія этого знанія для жизни стоять у него на второмъ планѣ. Этотъ порядокъ, съ самаго же начала быль измёнень сильнёйшими изъ друзей Станкевича; они съ самаго начала говорили: «философія Гегеля благотворна для жизни, потому надобно изучать истины, ею открываемыя»-ясно, что дъйствительная жизнь стоить для нихъ на первомъ планъ, отвле-

мечты! самын обольстительныя изъ нихъ не стоять въ глазахъ диленаю (въ разумномъ значения этого слова) человъка самой горькой истины, потому это счастие глупца—есть ложь, тогда какъ страдание дъльнаго человъка — есть истина, и притомъ плодотворная въ будущемъ... («Статея Бълинсколо «Москво. и Петербуриз» ез «Физіологии Петербурна»).

ченное знаніе имѣетъ уже только второстепенную важность. Люди съ такими натурами не могли долго удовлетворяться системою Гегеля: тѣмъ или другимъ путемъ, они должны были выйти изъ зависимости отъ нея, — и, дѣйствительно, вышли, кто тѣмъ, кто другимъ путемъ. Насъ здѣсь занимаетъ Бѣлинскій, и мы видѣли, что его вывело изъ безусловнаго поклоненія Гегелю ближайшее знакомство съ дѣйствительностью, быть двигателемъ которой всегда стремился и былъ назначенъ онъ.

Прежніе споры въ Москвѣ съ друзьями г. Огарева также имѣли свою долю участія въ расширеніи взглядовъ Бѣлинскаго. Правда, во время самыхъ споровъ никакія возраженія не могли ни мало поколебать его въры въ безусловную справедливость выводовъ. представляемыхъ системою Гегеля; напротивъ, какъ то всегда бываетъ съ людьми сильными и безстрашными въ своей послёдовательности, споры только утвердили его въ прежнемъ образѣ мнѣній, заставили его быть еще послёдовательнее и строже въ своихъ понятіяхъ, внушили ему сильнѣйшее желаніе настаивать на нихъ и доказывать неосновательность всёхъ сомнёній въ томъ, что ка-задось ему истиною. Некоторыя изъ статей, напечатанныхъ Белинскимъ тотчасъ по перебздв въ Петербургъ, написаны подъ вліяніемъ этого полемическаго одушевленія, и мнѣнія принадлежавшія всёмъ сотрудникамъ «Московскаго Наблюдателя», доведены въ этихъ статьяхъ, которыя помѣщены были въ «Отечественныхъ Запискахъ», до крайности, возбудившей изумленіе и объясняемой только ихъ полемическимъ происхожденіемъ. Но важно было уже то, что возраженія, предложенныя Бълинскому его московскими противниками, сильно занимали его, не были имъ забыты. Когда первые порывы полемики миновались, когда сближение съ дъйствительною жизнью начало изобличать односторонность прежняго отвлеченнаго идеализма. Бёлинскій долженъ былъ безпристрастите взглянуть на мнёнія своихъ бывшихъ противниковъ, еще такъ недавно отвергнутыя ими съ высоты идеалистическихъ воззрѣній. Онъ увидѣлъ, что эти понятія, казавшіяся безусловному послѣдователю системы Гегеля узкими и поверхностными, гораздо лучше выдерживають повёрку фактами, нежели выводы, предлагаемые гегелевою философіею, и что мыслящій человѣкъ ничего иного, кромѣ этихъ понятій, не можетъ вывести изъ жизни. Дѣятели умственнаго міра раздѣляются на два класса: однимъ истина непріятна, если она прежде ихъ высказана къмъ-нибудь другимъ,они готовы брать привилегію на свои мысли, вѣроятно, по сознанію того, что производительность ихъ въ этомъ отношеніи слаба,--другіе заботятся только объ истинѣ, не считая нужнымъ заботиться о привилегіяхъ, ----въроятно, потому, что чужды опасенія оскудѣть умомъ и обёднёть мыслями, одни не любятъ отказываться отъ своихъ ошибокъ, --- вѣроятно, по сознанію того, что всѣ ихъ претензіи-самолюбивая ошибка; другіе чужды этой щепетильности, потому что истина всегда лежала въ основании ихъ стремлений. Белинскій принадлежаль ко вторымь. Онь при первомь же случав, съ обычною своею прямотою признался, что Петербургъ научилъ его цёнить воззрёнія на действительность, о которыхъ прежде онъ не хотълъ знать, и что въ тъхъ вопросахъ о которыхъ шли некогда споры, правда была на стороне людей, отвергавшихъ выводы гегелевой системы, какъ несообразные съ фактами действительной жизни.

Такимъ образомъ. исчезли причины раздѣленія, еще незадолго до того времени бывшія препятствіемъ дружному дъйствованію лучшихъ людей молодаго поколѣнія. Одни, прежде не обращавшіе вниманія на нёмецкую философію, сдёлались теперь ревностными послъдователями ся, найдя въ ся принципахъ твердое основание для убѣжденій, которые были пріобрѣтены изученіемъ новой исторіи и современнаго быта. Представитель другаго направленія въ литературномъ движеніи, Белинскій, былъ приведенъ наблюденіемъ дъйствительности къ различенію справедливыхъ началъ гегелевой философіи отъ ся одностороннихъ выводовъ, увидѣлъ чрезвычайную важность тёхъ вопросовъ, на которые въ кругу Станкезича обращали слишкомъ мало вниманія, и удержалъ изъ гегелевой системы только тё убёжденія, которыя выдержали повёрку живыми явленіями дъйствительности. Всѣ даровитъйшіе изъ бывшаго круга Станкевича послёдовали за нимъ, если не вышли на ту же дорогу самостоятельно \*). Односторонность обоихъ направленій совершенно сгладилась.

<sup>\*)</sup> Читатель понимаеть, что, говоря здёсь исключительно о литературномъ движеніи, мы не имѣемъ права упоминать о людяхъ иначе, какъ по отношеніямъ ихъ къ литературѣ. Безъ сомнѣнія, въ тогдашаемъ русскомъ обществѣ на различныхъ поприщахъ дѣнтельности было много людеѣ, замѣчательныхъ не менѣе Бѣлинскаго; подожимъ, что были такіе люди и въ

При такомъ единствѣ понятій и стремленій, должны были сблизиться и люди. Около этого времени возвратился изъ-за границы Грановскій. Чѣмъ Станкевичъ былъ для своего круга, тѣмъ онъ сталъ равно для друзей Станкевича и г. Огарева. Грановскаго невозможно было не полюбить всею душою каждому благородному человѣку. Все, что было въ Москвѣ благороднѣйшаго между людьми молодаго поколѣнія, соединилось вокругъ него. Гдѣ былъ Грановскій тамъ могло быть только одно чувство—чувство братства. Помощникомъ его въ этомъ дѣлѣ былъ г. Огаревъ. Скоро ихъ вліянію подчинились и тѣ, которые жили въ Петербургѣ и провинціяхъ.

Вліяніемъ Грановскаго, Бѣлинскаго и другихъ присоединились къ ихъ литературному кругу почти всѣ даровитые люди молодаго поколѣнія, уже дѣйствовавшіе въ литературѣ или выступавшіе на этотъ путь.

Такимъ образомъ, изъ прежнихъ дружескихъ круговъ Станкевича и г. Огарева, съ присоединеніемъ новыхъ дѣятелей, составилось одно большое литературное общество, главнымъ органомъ котораго въ литературѣ, до начала нашего журнала, были «Отечественныя Записки» (съ 1840, особенно 1841 до 1846 года); главнымъ дъйствователемъ въ «Отечественныхъ Запискахъ» того времени былъ Бѣлинскій. Съ нимъ достойнымъ образомъ раздѣляли съ самаго начала честь быть распространителями новыхъ и здравыхъ идей въ русской публикѣ нѣкоторые другіе люди, о которыхъ мы отчасти уже упомянули, отчасти надбемся сказать, --- именно, кромъ Грановскаго, г. Галаховъ, г. Катковъ, г. Кетчеръ, г. Коршъ, г. Кудрявцевъ, г. Огаревъ и другіе. Станкевичъ умеръ еще до начала этого сліянія, Ключниковъ и Кольцовъ пережили Станкевича лишь немногими годами, какъ и Лермонтовъ, который самостоятельными симпатіями своими принадлежаль новому направленію, и только потому, что послѣднее время своей жизни провелъ на Кавказѣ, не могъ раздѣлять дружескихъ бесѣдъ Бѣлинскаго и его друзей. Потери эти были вознаграждены присоединениемъ новыхъ людей, которые или примкнули къ Бёлинскому, Грановскому, г. Огареву, или были воспитаны ихъ вліяніемъ. Изъ нихъ надобно назвать, между про-

кругу Станкевича. Но читатель согласится, что мы можемъ называть представителемъ этого круга только Бълинскаго. Мы вовсе не имвемъ охоты возвышать Бълинскаго насчетъ кого бы то ни было-онъ въ томъ вовсе не нуждается только излагаемъ его литературную двятельность.

t

чимъ, г. Анненкова, г. Григоровича, г. Кавелина, покойныхъ Кронеберга и В. Милютина, г. Некрасова, г. Панаева и г. Тургенева. Болѣе или менѣе примыкали къ тому же кругу или воспитывались вліяніемъ Бѣлинскаго или Грановскаго почти всѣ безъ исключенія даровитые люди новаго поколѣнія. Г. Краевскій, какъ редакторъ журнала, служившаго органомъ дѣятельности Бѣлинскаго, Грановскаго, г. Огарева и ихъ друзей, занялъ очень почетное мѣсто въ русской литературѣ, которая, мы съ удовольствіемъ можемъ сказать это, многимъ обязана ему была въ это время, за то, что онъ предоставилъ Бѣлинскому въ своемъ журналѣ положеніе сообразное, въ литературномъ отношеніи, съ преобладающею важностью этого лица для журнала.

Около того же самаго времени, когда произошло у насъ соединеніе одностороннихъ направленій въ одну общую, всеобъемлющую систему воззрѣній, подобное явленіе происходило и въ Европѣ. Нѣмецкіе ученые начали сознавать, что жизнь имѣетъ свои права не только надъ дѣятельностью, но и надъ наукою; французскіе ученые и литераторы стали понимать необходимость глубоко изслёдовать общія понятія, о которыхъ до того времени мало заботились. Въ той и другой странъ прежнія одностороннія ученія стали уступать мёсто новымъ идеямъ, которыя уже не принадлежали исключительно тому или другому народу, а равно были собственностью каждаго истинно-современнаго человѣка, въ какой бы странѣ онъ ни родился, на какомъ бы языкѣ ни писалъ. Такое направленіе умовъ во всёхъ странахъ образованнаго міра къ одинаковымъ воззрвніямь на всь существенные вопросы служило сильною поддержкою единства стремленій у всёхъ истинно современныхъ людей въ каждой странѣ. Такъ и у насъ, изученіемъ новыхъ явленій, возникавшихъ въ умственной жизни главныхъ народовъ западной Европы, и при всемъ различіи своего происхожденія и формы, проникнутыхъ совершенно однимъ и твмъ же духомъ, укрвплялось единство понятій, которыми связывались люди съ современнымъ образомъ мыслей.

Но единство понятій и людей у нась только укрѣплялось, а не рождено было внѣшними вліяніями. Дѣятели, стоявшіе тогда во главѣ нашего умственнаго движенія, конечно, ободрялись тѣмъ, что согласіе съ ними всѣхъ современныхъ мыслителей Европы полтверждало справедливость ихъ понятій; но эти люди уже не зависѣли ни отъ какихъ постороннихъ авторитетовъ въ своихъ понятіяхъ. Мы уже говорили, что тотъ прогрессъ въ понятіяхъ, который сгладилъ прежнюю разрозненность, совершился у насъ самостоятельнымъ образомъ. Тутъ въ первый разъ умственная жизнь нашего отечества произвела людей, которые шли на ряду съ мыслителями Европы, а не въ свитѣ ихъ учениковъ, какъ бывало прежде. Прежде каждый у насъ имѣлъ между европейскими писателями оракула или оракуловъ; одни находили ихъ во французской, другіе—въ нѣмецкой литературѣ. Съ того времени, какъ представители нашего умственнаго движенія самостоятельно подвергли критикѣ гегелеву систему, оно уже не подчинялось никакому чужому авторитету.

Балинскій и главнайшіе изъ его сподвижниковъ стали людьми вполна самостоятельными въ умственномъ отношеніи.

Этотъ фактъ — самостоятельность, которой достигла русская мысль въ Бѣлинскомъ и главныхъ его сподвижникахъ, интересенъ не потому только, что пріятенъ для нашей народной гордости: онъ важенъ въ исторіи нашихъ литературныхъ мнѣній потому, что имъ объясняются нѣкоторыя отличительныя качества трудовъ Бѣлинскаго и его союзниковъ, — качества, которыхъ прежде не имѣла наша критика; имъ отчасти объясняется и быстрое распространеніе литературныхъ мнѣній Бѣлинскаго въ нашей публикѣ.

Человѣкъ, мысль котораго достигла самостоятельности, опредѣлительностью своихъ понятій и втрностью ихъ приложенія всегда превосходить тёхъ людей, которые слёдують чужимъ понятіямъ, не будучи въ состояніи подвергнуть критикѣ принципы, которыхъ держатся. До Бѣлинскаго наша критика была отраженіемъ то французскихъ, то нѣмецкихъ теорій, потому вовсе не имѣла ясности и опредблительности въ своихъ основныхъ воззренияхъ, а при оценке существеннаго смысла и достоинства литературныхъ явленій, если высказывала много върнаго, то почти всегда или оставляла многое недосказаннымъ, или примѣшивала къ вѣрнымъ замѣчаніямъ странныя недоразумънія. Вообще, мнѣнія лучшихъ критиковъ, предшествовавшихъ Бѣлинскому, очень скоро, втеченіе какихъ нибудь пяти-шести лёть, оказывались устаревшими, неосновательными или односторонними. Такъ, «Телеграфъ» былъ основанъ въ 1825 году, а въ 1829 году человѣкъ, читавшій статьи Надеждина въ «Ввстникѣ Европы», уже не могъ безъ улыбки думать о «высшихъ взгля-

i

дахъ» Полеваго, не могъ не убѣдиться, что Полевой слишкомъ неудовлетворительно понималь значение важнъйшихъ явлений въ со- ' временной ему русской литературь. Сужденія самого Надеждина представляють странный хаось, ужасную смёсь чрезвычайно вёрныхъ и умныхъ замѣчаній съ мнѣніями, которыхъ невозможно защищать, такъ что часто одна половина статьи разрушается другою половиною. Напротивъ, сужденія Бѣлинскаго до сихъ поръ сохраняють всю свою цёну, и вёрность ихъ вообще такова, что люди, возстававшіе противъ него, почти всегда правы были только въ томъ, что заимствовали у него же самого. Въ послѣдніе годы, у насъ много говорили о неудовлетворительности понятій Бѣлинскаго; въ числѣ этихъ эпигоновъ, воображавшихъ, что пошли далѣе Бѣлинскаго, были люди умные и даровитые; но нужно только сличить ихъ статьи съ статьями Велинскаго, и каждый убедится, что все эти люди живуть только тёмъ, чего наслушались отъ Бёлинскаго: они толкують вѣчно только о томъ же самомъ, что говорилъ Бѣлинскій, и если толкують иначе, такъ это потому, что вдаются или въ односторонность, или въ очевидное пристрастие. Со времени Бѣлинскаго матеріалы для исторіи литературы діятельно разрабатываются; но вообще каждое новое изслёдованіе ведеть только къ новому подтвержденію сужденій, высказанныхъ имъ.

Самостоятельность его мысли была также одною изъ главныхъ причинъ сочувствія, съ которымъ принимались его мнѣнія. Слабая сторона людей, повторяющихъ чужія мысли, состоитъ въ томъ, что большею частію они толкують о предметахъ не возбуждающихъ интереса въ публикв. Правда всегда правда, но не всякая правда вездѣ и всегда равно важна и равно способна возбудить вниманіе: у каждаго вѣка, у каждаго народа есть свои потребности; то, что интересно нѣмцу, часто бываетъ вовсе не интересно французу или русскому, потому что не имветь прямаго отношенія къ потребностямъ его жизни. Надобно говорить о томъ, что нужно нашей публикѣ въ наше время. Прежде, наша литература слишкомъ часто говорила о предметахъ, имѣющихъ для насъ слишкомъ мало интереса, служа не столько выразительницею нашихъ собственныхъ мыслей, не столько разр'вшительницею нашихъ собственныхъ недоумъній, сколько отголоскомъ чужихъ сужденій о чуждыхъ намъ дёлахъ. Бѣлинскій всегда говорилъ о томъ, что слышать нужно и интересно было именно той публикъ, которой онъ говорилъ.

Въ слѣдующей главѣ намъ должно будетъ излагать его дѣятельность въ порѣ зрѣлаго развитія. Характеризуя литературныя воззрѣнія Бѣлинскаго, мы будемъ обращать главное наше вниманіе на его позднѣйшія статьи, потому что до самой смерти своей этоть человѣкъ шелъ впередъ, и чѣмъ далѣе, тѣмъ полнѣе и точнѣе выражались его мысли; и, конечно, мы должны будемъ принимать въ основаніе своихъ соображеній самое зрѣлое ихъ выраженіе. Но прежде намъ остается обозначить путь, которымъ шло развитіе его воззрѣній съ того времени, какъ начали появляться его статьи въ «Отечественныхъ Запискахъ», до той высоты, на которой застигнутъ онъ былъ смертью. Въ нѣсколькихъ словахъ, существеннѣйшая черта развитія критики Бѣлинскаго съ 1840 года можетъ быть опредѣлена такъ:

Критика Бѣлинскаго все болѣе и болѣе проникалась живыми интересами нашей жизни, все лучше и лучше постигала явленія этой жизни, все рѣшительнѣе и рѣшительнѣе стремилась къ тому, чтобы объяснить публикѣ значеніе литературы для жизни, а литературѣ тѣ отношенія, въ которыхъ она должна стоять къ жизни, какъ одна изъ главныхъ силъ, управляющихъ ея развитіемъ.

Съ каждымъ годомъ въ статьяхъ Бѣлинскаго мы находимъ все менѣе и менѣе разсужденій объ отвлеченныхъ предметахъ или хотя о живыхъ предметахъ, но съ отвлеченной точки зрѣнія; все рѣшительнѣе и рѣшительнѣе становится преобладаніе элементовъ, данныхъ жизнью.

## ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

Путь развитія, которымъ шла критика Бѣлинскаго въ «Отечественныхъ Запискахъ» и «Современникѣ», опредѣляется тою существенною чертою, что она все болѣе и болѣе проникалась живыми интересами нашей дѣйствительности и вслѣдствіе того становилась все болѣе и болѣе положительною. Въ примѣчаніи мы приводимъ нѣсколько мѣстъ изъ послѣднихъ сгатей Бѣлинскаго, выражающихъ самыя зрѣлыя и точныя понятія его о томъ, какую преобладающую важность должна имѣть дѣйствительность въ умственной и нравственной жизни, главнымъ дрганомъ которой до послѣдняго времени была (и до сихъ поръ остается) у насъ литература, а здѣсь скажемъ нѣсколько о томъ, какъ надобно понимать «дѣйствительность» и «положительность», которымъ, по современнымъ понятіямъ, должно принадлежать такое важное значеніе во всѣхъ отрасляхъ и умственной и нравственной дѣятельности \*).

\*) «Если бы насъ спросили, въ чемъ состоитъ отличительный характеръ современной русской литературы, мы отвёчали бы: въ болёе и въ болёе тёсномъ сближении съ жизнью, съ дёйствительностью, въ большей и большей близости къ врёлости и возмужалости». («Ввглядъ на русскую литературу въ 1846 г.». «Современникъ» 1847 г., № 1, Критика, стр. 1).—Итакъ, зрёлость измёряется степенью близости къ дъйствительности.

«Все движеніе русской литературы (до Пушкина) заключалось въ стремленіи сблизиться съ жизнью, съ дъйствительностью". (Тамъ же, стр. 4).— Итакъ, цъль литературнаго движенія есть дъйствительность.

«Въ отношения къ искусству, повзи, творчеству литература наша всего ближе къ той зрълости и возмужалости, ръчью о которыхъ начали мы эту статью. Такъ называемую натуральную школу нельзя упрекнуть въ реторикъ, разумъя подъ этамъ словомъ вольное или невольное искажение дъйствительности, фальшивое иделизирование жизни... Пе въ талантахъ, не въ «Понятіе о дѣйствительности совершенно новое», — говоритъ Бѣлинскій («Современникъ» 1847 г., № 1. Критика, стр. 18), — и, въ самомъ дѣлѣ, оно опредѣлилось и вошло въ науку опять недавно, именно съ того времени, какъ объяснены были современными намъ мыслителями темные намеки трансцендентальной философіи, признававшей истину только въ конкретномъ осуществленіи. Какъ и всѣ верховныя истины современной науки, этотъ взглядъ на дѣйствительность очень простъ, но чрезвычайно плодотворенъ.

Были времена, когда мечты фантазіи ставились гораздо выше того, что представляеть жизнь, и когда сила фантазіи считалась безпредѣльною. Но современные мыслители внимательнѣе прежняго размотрѣли этоть вопросъ и дошли до результатовъ, совершенно противоположныхъ прежнимъ мнѣніямъ, которыя оказались рѣшительно не выдерживающими критики. Сила нашей фантазіи чрезвычайно ограничена, и созданія ея очень блѣдны и слабы въ сравненіи съ тѣмъ, что представляетъ дѣйствительность. Самое пылкое воображеніе подавляется представленіемъ о милліонахъ миль, отдѣляющихъ землю отъ солнца, о чрезвычайной быстротѣ свѣта и электрическаго тока; самыя идеальныя фигуры Рафаэля оказались портретами съ живыхъ людей; самыя уродливыя созданія миеологіи и народныхъ суевѣрій оказались далеко не столь

числё ихъ мы видимъ собственно прогрессъ литературы, а въ ихъ направленіи, ихъ манерё писать. Таланты были всегда, но прежде они украшали природу, идеализировали дёйствительность, т. е. изображали несуществующее, разсказывали о небываломъ; а теперь они воспроизводятъ жизнь и дёйствительность въ ихъ истинё. Отъ этого литература получила важное значеніе въ глазахъ общества». (Тамъ же, стр. 10).--Итакъ, положительности противно фальшивое идеализированіе; искусство достигаетъ зрёлости тогда, когда воспроизводитъ жизнь и дёёствительность въ ихъ истинё.

«Витото того, чтобы думать о невозможномъ, гораздо лучше, признавъ неотразимую и неизмънную (*m. е. не подчиняющуюся фантазіямъ*) дъйствительность существующаго, дъйствовать на его основании, руководясь разумомъ и здравымъ смысломъ, а не маниловскими фантазіями». (Тамъ же, стр. 14).

«Важность теоретическихъ вопросовъ зависить отъ ихъ отношеній къ дъйствительности... У себя, въ себъ, вокругъ себя—вотъ гдъ мы должны искать и вопросовъ, и ихъ ръшенія. Это направленіе будетъ плодотворно». (Тамъ же, стр. 28).

«Жаль, что источникъ вдохновенія этого таланта (одною изъ поэтозь, котораго стихотворенія были изданы въ 1846 г.) не живнь, а мечта, и что понепохожими на окружающихъ насъ животныхъ, какъ чудовища, открытыя естествоиспытателями; исторіею и внимательнымъ наблюденіемъ современнаго быта доказано было, что живые люди, даже вовсе не принадлежащіе къ числу отъявленныхъ изверговъ или героевъ добродѣтели, совершаютъ преступленія, гораздо ужаснѣйшія, и подвиги, гораздо болѣе возвышенные, нежели все, что было выдумано поэтами. Фантазія должна была смириться передъ дѣйствительностію; мало того: принуждена была сознаться, что мнимыя созданія ея только копіи съ того, что представляется явленіями дѣйствительности.

Но явленія дѣйствительности чрезвычайно разнородны и разнообразны. Она представляеть много такого, что сообразно съ желаніями потребностями человѣка, и много такого, что рѣшительно противорѣчить имъ. Прежде, когда пренебрегали дѣйствительностью, слишкомъ гордясь фантастическими богатствами, полагали, что передѣлать дѣйствительность по фантастическимъ мечтамъ очень легко. Но, когда фантастическая гордость смирилась, ученые и поэты должны были убѣдиться въ томъ, что всегда было ясно въ практической жизни для людей, одаренныхъ здравымъ смысломъ. Самъ по себѣ, человѣкъ очень слабъ; всю свою силу заимствуетъ онъ

этому онъ не имѣетъ никакого отношенія къ жизни и бъденъ поэзіею... На высотѣ, куда ему такъ хочется, и пусто, и холодно, и нѣтъ воздуха для дыханія. То ли дѣло земля! на ней нашъ и свѣтло и тепло, на ней все наше и понятно намъ, на ней наша жизнь и наша поэзія. За то кто отворачивается отъ нея, не умѣя понимать ее, тотъ не можетъ быть поэтомъ и можетъ ловить въ холодной пустотѣ однѣ холодныя и пустыя фразы». (Тамъ же, стр. 31).

«Литература наша... постоянно стремилась изъ реторической сдёлаться естественною, натуральною. Это стремленіе, ознаменованное замётными и постоянными успёхами, и составляеть смысль и душу исторіи нашей литературы. И мы не обинуясь скажемъ, что ни въ одномъ русскомъ писателё это стремленіе не достигло такого успёха, какъ въ Гоголё. Это могло совершиться только черезъ исключительное обращеніе искусства къ дёйствительности, помимо всякихъ идеаловъ. Это великая заслуга со стороны Гоголя, этимъ онъ совершенно измёнилъ взглядъ на самое искусство. Къ сочиненіямъ каждаго изъ (прежнихъ) русокихъ поэтовъ можно, хотя и съ натяжкою, приложить старое и ветхое опредёленіе поэзія, какъ «украшенной природы»; но въ отношеніи къ сочиненіямъ Гоголя этого уже невозможно сдёлать. Къ нимъ идетъ другое опредёленіе искусства – какъ воспроизведе. віе дъйствительности во всей ся истинё». («Вагяндъ на русскую литературу 1847 г.» – «Современникъ» 1848 г., № 1. Критикъ, стр. 17). только отъ знанія дъйствительной жизни и умѣнья пользоваться силами неразумной природы и врожденными, независимыми отъ человѣка качествами человѣческой натуры. Дъйствуя сообразно съ законами природы и души и при помощи ихъ, человѣкъ можетъ постепенно видоизмѣнять тѣ явленія дѣйствительности, которыя несообразны съ его стремленіями, и, такимъ образомъ, постепенно достигать очень значительныхъ успѣховъ въ дѣлѣ улучшенія своей жизни и исполненія своихъ желаній.

Но не всякія желанія находять себѣ пособіе въ дѣйствительности. Многія противорѣчать законамъ природы и человѣческой натуры; ни философскаго камня, который бы обращаль всѣ металлы въ золото, ни жизненнаго эликсира, который бы на вѣки сохранялъ намъ юность, невозможно добыть изъ природы; напрасны и всѣ наши требованія, чтобы люди отказались отъ эгоизма, отъ страстей: человѣческая натура не подчиняется такимъ, побидимому, превосходнымъ требованіямъ.

Это обстоятельство, полагающее очевидную разницу между нашими желаніями, заставило пристальнье всмотрыться въ ть изъ нихъ, достиженію воторыхъ отказываются служить природа и люди съ здравымъ смысломъ — въ самомъ ли дълъ необходимо для человѣка исполненіе такихъ желаній? Очевидно, нѣтъ, потому что онъ, какъ мы видимъ, и живетъ и даже, при благопріятныхъ обстоятельствахъ, бываетъ очень счастливъ, не обладая ни философскимъ камнемъ, ни жизненнымъ эликсиромъ, ни теми очаровательными благами и качествами, какими манитъ его волшебство фантазіи, заносящейся за облака. А если человѣкъ можетъ обходиться, какъ показываетъ жизнь, безъ этихъ благъ, которыя выставляются фантазіею, будто необходимыя для него, -- если обнаружилось уже, что она обманула человѣка въ отношенія необходимости, то нельзя было не заподозрить ся и съ другой стороны: дъйствительно-ли пріятно было бы человѣку исполненіе тѣхъ мечтаній, которыя противорѣчатъ законамъ внѣшней природы и его собственной натуры? и при внимательномъ наблюдении оказалось, что исполнение такихъ желаний не вело бы ни къ чему, кромъ недовольства или мученій; оказалось, что все ненатуральное вредно и тяжело для человѣка, и что правственно здоровый человѣкъ, инстинктивно чувствуя это, вовсе не желаеть въ дъйствительности осуществленія тёхъ мечтаній, которыми забавляется праздная фантазія.

Какъ найдено было, что мечты фантазіи не имѣютъ цѣнности для жизни, точно также найдено было, что не имѣютъ значенія для жизни многія надежды, внушаемыя фантазіею.

Прочное наслажденіе дается человѣку только дѣйствительностью; серьезное значеніе имѣютъ только тѣ желанія, которыя основаніемъ своимъ имѣютъ дѣйствительность; успѣха можно ожидать только въ тѣхъ надеждахъ, которыя возбуждаются дѣйствительностью, и только въ тѣхъ дѣлахъ, которыя совершаются при помощи силъ и обстоятельствъ, представляемыхъ ею.

Достичь до такого убѣжденія и дѣйствовать сообразно съ нимъ значитъ сдѣлаться человѣкомъ положительнымъ.

Но часто тѣ самые, которые воображаютъ себя людьми положительными, заблуждаются въ этомъ высокомъ мнѣніи о себѣ самымъ жестокимъ и постыднымъ образомъ, впадая въ особеннаго рода фантазёрство именно по узкости своихъ понятій о дѣйствительности.

Напримъръ, несправедливо было бы считать положительнымъ человѣкомъ холоднаго эгоиста. Любовь и доброжелательство (способность радоваться счастію окружающихъ насъ людей и огорчаться ихъ страданіями) такъ же врождены человѣку, какъ и эгоизмъ. Кто действуеть исключительно по разсчетамъ эгоизма, тотъ действуеть наперекоръ человвческой природь, подавляеть въ себъ врожденныя и неискоренимыя потребности. Онъ въ своемъ родъ такой же фантазеръ, какъ и тотъ, кто мечтаетъ о заоблачныхъ самоотверженіяхъ; разница только въ томъ, что одинъ-злой фантазеръ, другой-приторный фантазеръ, но оба они сходны въ томъ, что счастіе для нихъ недостижимо, что они вредны и для себя и для другихъ. Голодный человѣкъ, конечно, не можеть чувствовать себя хорошо; но и сытый человёкъ не чувствуетъ себя хорошо, когда вокругъ него раздаются несносные для человѣческаго сердца стоны голодныхъ. Искать счастія въ эгонзмѣ – ненатурально, и участь эгоиста нимало не завидна: онъ уродъ, а быть уродомъ неудобно и непріятно.

Точно также вовсе нельзя назвать положительнымъ и того человёка, который, понявъ, что силы придаются человёку только дѣйствительностью и прочныя наслажденія доставляются только ею, вздумалъ бы объявлять, что нѣтъ въ дѣйствительности такихъ явленій, которыя нужно и возможно человѣку измѣнить, что въ дѣйствительности, все пріятно и хорошо для человѣка, и что онъ совершенно безсиленъ передъ каждымъ фактомъ: это опять своего рода фантазерство, столь же нелѣпое, какъ и мечты о воздушныхъ замкахъ. Равно ошибаются человѣкъ, который хлопочетъ о замѣненіи обыкновенной здоровой пищи амвросіею и нектаромъ, и тотъ, который утверждаетъ, что всякая пища вкусна и здорова для человѣка, что въ природѣ нѣтъ ядовитыхъ растеній, что пустыя щи съ лебедою хороши, что невозможно очищать полей отъ камней и бурьяна, чтобы засѣвать пшеницею, что не должно и невозможно очищать пшеницу отъ плевелъ.

Всѣ эти люди — одинаковы фантазеры, потому что одинаково увлекаются одностороннею крайностью, одинаково отвергають очевидлые факты, одинаково хотятъ нарушать законы природы и человѣческой жизни. Неронъ, Калигула, Тиверій были такъ же близки къ сумасшествію, какъ рыцарь Тоггенбургъ и индейскій факиръ. Вителлій, который объёдался до того, что каждый день долженъ былъ прибѣгать къ помощи рвотнаго, терпѣлъ отъ желудка не меньше мученій, нежели терпить человѣкъ, не имѣющій сытнаго обѣда. Развратникъ точно такъ же лишенъ лучшихъ наслажденій жизни, какъ и кастратъ. Положительнаго въ жизни всъхъ этихъ людей очень мало. Положителенъ только тотъ, кто хочетъ быть вполнѣ человѣкомъ: заботясь о собственномъ благосостоянін, любитъ н другихъ людей (потому что одинокаго счастья нётъ); отказываясь отъ мечтаній, несообразныхъ съ законами природы, не отказывается оть полезной деятельности; находя многое въ действительности прекраснымъ, не отрицаетъ также, что многое въ ней дурно. и стремится, при помощи благопріятныхъ человѣку силъ и обстоятельствъ, бороться противъ того, что неблагопріятно человѣческому счастью. Положительнымъ человѣкомъ въ истинномъ смыслѣ слова можеть быть только человѣкъ любящій и благородный. Въ комъ отъ природы нѣтъ любви и благородства, тотъ жалкій уродъ, шекспировъ Калибанъ, недостойный имени человѣческаго, --- но такихъ людей очень мало, можетъ быть, вовсе нѣтъ; въ комъ обстоятельства убивають любовь и благородство, тоть человёкъ жалкій, несчастный, нравственно больной; кто преднам вренно подавляетъ

въ себѣ эти чувства, тотъ фантазеръ, чуждый положительности и противорѣчащій законамъ дѣйствительной жизни.

По отвержении фантазерства, требования и надежды человѣка дѣлаются очень умѣренными; онъ становится снисходителенъ и отличается терпимостью, потому что излишняя взыскательность и фанатизмъ-порожденія бользненной фантазіи. Но изъ этого вовсе не слёдуеть, чтобы положительность ослабляла силу чувства и энергію требованій, — напротивъ, тв чувства и требованія, которыя вызываются и поддерживаются дъйствительностью, гораздо сильнѣе всѣхъ фантастическихъ стремленій и надеждъ: человѣкъ, мечтающій о воздушныхъ замкахъ, и въ сотую долю не такъ сильно занять своими слишкомъ радужными мечтами, какъ человѣкъ, заботящійся о постройкѣ для себя скромнаго (лишь бы только уютнаго) домика, занятъ мыслью объ этомъ домикъ. О томъ ужь нечего и говорить, что мечтатель обыкновенно проводить время лежа на боку; а человѣкъ, одушевленный разсудительнымъ желаніемъ, трудится безъ отдыха для его осуществленія. Чёмъ дёйствительне и положительнье стремленія человька, тымь энергичные борется онъ съ обстоятельствами, препятствующими ихъ осуществлению. И любовь и ненависть даются и возбуждаются въ высшей степени тёми предметами, которые принадлежать къ области действительной жизни. Фантастическая Елена, при всей своей невообразимой красоть, не возбуждаеть въ здоровомъ человѣкѣ и слабой тѣни того чувства, которое возбуждается действительною женщиною, даже не принадлежащею къ числу блистательныхъ красавицъ. Съ другой стороны, зверства каннибаловъ, о которыхъ мы, къ счастію, знаемъ только по слухамъ, далеко не въ такой степени волнуютъ насъ, какъ довольно невинные въ сравненіи съ ними подвиги Сквозниковъ-Дмухановскихъ и Чичиковыхъ, совершаемые въ на. шихъ глазахъ.

Бѣлинскій быль человѣкъ сильный и рѣшительный; онъ говорилъ очень энергически, съ чрезвычайнымъ одушевленіемъ, но нелѣпою ошибкою было бы называть его, какъ то дѣлали, бывало, иные, человѣкомъ неумѣреннымъ въ требованіяхъ или надеждахъ. Тѣ и другія имѣли у него основаніе въ потребностяхъ и обстоятельствахъ нашей дѣятельности, потому, при всей своей силѣ, были очень умѣренны. Насъ здѣсь занимаетъ русская литература, потому будемъ говорить о ней. Бѣлинскій восхищался «Ревизоромъ» ж

«Мертвыми Душами». Подумаемъ хорошенько, могь ли бы восхишаться этими произведеніями человѣкъ неумѣренный въ своихъ желаніяхъ? Неужели, въ самомъ дѣлѣ, сарказмъ Гоголя не знаетъ никакихъ границъ? Напротивъ, сто̀итъ вспомнить хотя о Диккенсѣ, не говоря уже о французскихъ писателяхъ прошлаго вѣка, и мы должны будемъ признаться, что сарказмъ Гоголя очень скроменъ и ограниченъ. Бѣлинскій желалъ развитія нашей литературѣ,---но какими предѣлами ограничивались его требованія и надежды? Требовалъ ли онъ, чтобъ наша литература при нашихъ глазахъ стала такъ же глубока и богата, какъ напримъръ, современная французская или англійская (хотя и та и другая далеки отъ совершенства)? Вовсе нѣть: онъ прямо говорилъ, что въ настоящее время нечего объ этомъ думать, какъ о вещи невозможной; очень хорошо, по его мнѣнію, было ужь и то, что наша литература становится сколько нибудь похожа въ самомъ дёлё на литературу: успѣхи, ею совершаемые, были, по его мнѣнію, очень быстры и похвальны; онъ постоянно радовался этой быстроть нашего развитія, а вѣдь, по правдѣ говоря, быстрота эта была таки довольно медленная: и въ 1846 и 1856 году мы еще далеки отъ этой «зрълости», къ которой стремимся. Да, Бѣлинскій былъ человѣкъ очень терпѣливый и умѣренный. Примѣровъ тому можно найти множество: они на каждой страницѣ его статей. Напрасно также было бы воображать его критикомъ слишкомъ строгимъ; напротивъ, онъ былъ очень снисходителенъ. Правда, онъ былъ одаренъ чрезвычайно върнымъ и тонкимъ вкусомъ, не могъ не замъчать недостатковъ и высказывалъ о нихъ свое мнение безъ всякихъ пустыхъ прикрасъ; но если хотя какое нибудь положительное достоинство находилось въ разбираемомъ произведении, онъ готовъ былъ за это достоинство извинять ему всё недостатки, для которыхъ существуеть хотя какое нибудь извиненіе. Едва ли у кого изъ русскихъ вритиковъ было и столько терпимости къ чужимъ мивніямъ, какъ у него: лишь бы только убѣжденія не были совершенно нелѣпы, овъ всегда говорилъ о нихъ съ уваженіемъ, какъ бы ни разнились они отъ его собственныхъ убѣжденій. Примфровъ тому множество. Укажемъ на одинъ, о которомъ придется намъ говорить-на полемику его съ славянофилами, въ которой со стороны Бѣлинскаго постоянно было гораздо больше доброжелательства, нежели со стороны его противниковъ. Онъ даже видълъ утвшитель-

ное явленіе въ томъ, что число приверженцевъ этой школы увеличивается. (Бѣлинскій, впрочемъ, ошибся въ этомъ случай: нынѣ оказалось, что славянофильство лишено способности привлекать послёдователей). Точно также онъ съ полною готовностью признаваль всё достоинства произведеній словесности, которыя были написаны не въ томъ духѣ, какой казался ему сообразнѣйшимъ съ потребностью нашей литературы, лишь бы только эти произведенія имѣли положительное достоинство. Для примъра, напомнимъ его отзывъ о романѣ г. Гончарова «Обыкновенная Исторія». Въ приложеніи къ настоящей стать мы помъстили отрывокъ изъ послёдняго обзора русской литературы, написаннаго Бёлинскимъ. Онъ припомнить читателямъ, что Вѣлинскій не признаваль «чистаго искусства» и поставлялъ обязанностью искусства служение интересамъ жизни. А, между твмъ, онъ въ томъ же самомъ разборѣ съ равнымъ благорасположеніемъ говорить о романѣ г. Гончарова, въ которомъ видитъ исключительное стремленіе къ такъ называемому чистому искусству, и о другомъ романѣ, явившемся около того времени, написанномъ въ духѣ, который наиболѣе нравился Бѣлинскому; онъ даже болёе снисходителенъ къ «Обыкновенной Исторіи». Можно также припомнить, съ какимъ чрезвычайнымъ сочувствіемъ говорилъ всегда Бѣлинскій о Пушкинѣ, хотя совершенно не раздѣлялъ его понятій. Но безполезно увеличивать число этихъ примёровъ, которыхъ множество представляется каждому, сохранившему отчетливое воспоминание о статьяхъ Бѣлинскаго.

Мизніе, будто бы Булинскій не быль очень умурень въ своихъ понятіяхъ или сурово преслудовалъ всякій образъ мыслей, несогласный съ его собственнымъ рушительно несправедливо. Въ этомъ каждому легко убудиться, просмотрувъ нусколько его статей. Фанатиковъ у насъ въ литературу было довольно много; но Булинскій не только не имулъ никакого сходства съ ними, а, напротивъ, постоянно велъ съ ними самую упорную борьбу, какого бы цвута ни былъ ихъ фанатизмъ, къ какой бы партіи ни принадлежали они, даже фанатиковъ такъ называемой «тенденціи» онъ осуждалъ такъ же строго, какъ и фанатиковъ противоположнаго направленія \*).

<sup>\*)</sup> Мы говоримъ объ умѣренности Бѣлинскаго не для того, чтобы хвалить или осуждать его, а просто потому, что умѣренность эта фактъ, очень важный и неоспоримый, а между тѣмъ, слишкомъ часто опускаемый изъ виду при сужденіяхъ о Бѣлинскомъ.

Отчего же могло возникнуть миёніе, будто Бёлинскій не быль человёкомъ очень умёренныхъ мыслей о нашей литературё и связанныхъ съ нею вопросахъ, между тёмъ, какъ чтеніе его статей неопровержимо убёдитъ каждаго, что онъ понималъ вещи не иначе какъ ихъ вообще понимаютъ почти всё здравомыслящія люди въ наше время? Тутъ надобно многое приписать неосновательнымъ обвиненіямъ, какія взводились на него личными его противниками, которыхъ самолюбіе было оскорблено его критикою: его называйи они человёкомъ неумёреннымъ по тёмъ же самымъ побужденіямъ и точно съ такою же основательностью, какъ и твердили о немъ, будто бы онъ нападалъ на старыхъ нашихъ писателей, тогда какъ, напротивъ, онъ возстановлялъ ихъ славу. Но этими личными и мелочными разсчетами нельзя ограничить поводовъ, по которымъ возникло мнёніе, признаваемое нами несправедливымъ.

Требованія Бѣлинскаго были очень умѣренны, но тверды и послёдовательны, высказывались съ одушевленіемъ, энергически. Нёть надобности говорить, что самыя рѣзкія сужденія могуть быть прикрываемы цветистыми фразами. Белинскій, человекъ прямаго и рвшительнаго характера, пренебрегаль этою хитростью. Онъ писаль такъ, какъ думалъ, заботясь только о правдѣ и употребляя именно тѣ слова, которыя точнѣе выражали его мысль. Дурное онъ прямо называлъ дурнымъ, не прикрывая своего сужденія дипломатическими оговорками и двусмысленными намеками. Потому людямъ, которымъ всякое правдивое кажется жесткимъ, какъ бы ни было оно умѣренно, мнѣнія Бѣлинскаго казались рѣзкими: что дѣлатьмногіе прямоту считають всегда рёзкостью. Но тѣ, которые понимають смысль читаемаго, очень хорошо всегда понимали, что желанія и надежды Белинскаго были очень скромны. Вообще, онъ не требовалъ ничего такого, что не казалось бы совершенною необходимостью для каждаго человѣка съ развитымъ умомъ. Этимъ и объясняется сильное сочувствіе ему въ публикѣ, которая у насъ вообще очень скромна въ своихъ желаніяхъ.

Въ спорахъ съ противниками Бѣлинскій не имѣлъ привычки уступать, и въ полемикѣ, которую онъ велъ, не было ни одного случая, когда споръ не кончался бы совершеннымъ пораженіемъ противника во всѣхъ пунктахъ; ни одинъ литературный споръ не оканчивался безъ того, чтобы противникъ Бѣлинскаго не терялъ совершенно уваженія лучшей части публики. Но должно только

припомнить, съ какими мнёніями велъ онъ борьбу, и надобно будеть признаться, что иначе споръ не могъ кончаться. Бѣлинскій спорилъ только противъ мнёній, положительно вредныхъ и рёшительно ошибочныхъ: нельзя указать ни одного случая, когда бы онъ считалъ нужнымъ возставать противъ убѣжденій, которыя были безвредны или не нелѣпы. Стало быть, вовсе не онъ, а его противники были виноваты въ томъ, если полемика (обыкновенно начинаемая не Бѣлинскимъ) кончалась совершеннымъ ихъ пораженіемъ: зачёмъ они защищали мненія, которыхъ невозможно защищать и не должно защищать? Зачёмъ они возставали противъ очевидныхъ истинъ? зачёмъ они литературные вопросы такъ часто старались переносить въ область юридическихъ обвиненій? Всъ случаи, когда Бѣлинскій велъ упорную полемику, подводятся подъ одно опредѣленіе: Бѣлинскій говорить, что 2×2=4; его за это обвиняють въ невѣжествѣ, безвкусіи и неблагонамѣренности, намекая, что изъ провозглашаемаго имъ парадокса-парадоксъ состоитъ въ томъ, что 2×2=4-напримѣръ, въ томъ, что произведенія Пушкина по художественному достоинству выше произведеній Державина, а «Герой Нашего Времени» выше «Брынскаго Лѣса» или «Симеона Кирдяцы», что изъ этого страшнаго парадокса произойдутъ самыя пагубныя послёдствія для русскаго языка, для отечественной литературы, и что-чего добраго!-всему міру грозить смертельная опасность оть такой неосновательной и злонамъренной выдумки. При защить отъ такихъ нападеній, конечно, невозможно было признавать, что на сторонъ нападающихъ есть хотя какая нибудь частица справедливости. Если бы предметомъ ихъ негодованія выбиралось что нибудь сомнительное, если бы замѣчались Бѣлинскому какіе нибудь односторонности или недосмотры, дёло могло бы быть ведено иначе: Бѣлинскій, соглашаясь или не соглашаясь на замѣчанія противниковъ, охотно признавался бы, что ихъ слова не совершенно лишены здраваго смысла, что мнёнія ихъ заслуживаютъ уваженія: когда онъ замѣчалъ свои ошибки, онъ не колебался самъ первый обнаруживать ихъ. Но что оставалось ему делать, когда, напримёръ, одинъ изъ его противниковъ возмущался отсутствіемъ всякихъ убъждений въ статьяхъ Бълинскаго, когда тотъ же самый противникъ утверждалъ, что Бѣлинскій пишетъ самъ не понимая смысла своихъ словъ, — потомъ твердилъ, что Бѣлинскій заныствуеть у него свои понятія (когда дёло было совершенно наобо-

ротъ, что очевидно каждому при сличеніи стараго «Москвитянина» съ «Отечественными Записками»), --- когда другіе возставали на Бѣлинскаго за мнимое неуваженіе къ Державину и Карамзину (которыхъ онъ первый оценияъ), и т. д., тутъ, при всей готовности быть уступчивымъ, невозможно было увидъть въ замъчаніяхъ противниковъ ни искры правды, и невозможно было не сказать, что они совершенно ошибочны. Таково же бывало положеніе діла, когда Бёлинскій, въ свою очередь, начиналь полемику: могь ли онъ не говорить, что мнѣнія, противъ которыхъ онъ возстаеть, совершенно лишены всякаго основанія, когда эти мивнія были такого рода: «Гоголь писатель безъ всякаго таланта, -- лучшее лицо въ «Мертвыхъ Душахъ» кучеръ Чичикова Селифанъ, -- гегелева философія заимствована изъ «Завѣщанія» Владиміра Мономаха,--писатели, подобные г. Тургеневу и г. Григоровичу, достойны сожалѣнія потому, что беруть содержаніе своихъ произведеній не изъ русскаго быта. — Лермонтовъ былъ подражателемъ г. Бенедиктова и плохо владѣлъ стихомъ, — романы Диккенса произведенія уродливой бездарности-Пушкинъ былъ плохой писатель, - величайшіе поэты нашего в'яка Викторъ Гюго и г. Хомяковъ-г. Соловьевъ не имѣетъ понятія о русской исторіи — немцы должны быть истреблены-VII глава «Евгенія Онѣгина» есть рабское подражаніе одной изъ главъ «Ивана Выжигина»---лучшее произведеніе Гоголя его «Вечера на Хуторъ» (по мнѣнію однихъ) или «Переписка съ друзьями» (по мнѣнію другихъ), остальныя же гораздо слабве-Англія погибла около 1827 года, такъ что не осталось и слёдовъ ея существованія, какъ не осталось слёдовъ платоновой Атлантиды — Англія единственоое живое государство въ западной Европѣ (мнѣніе того же писателя, который открылъ, что она погибла)-лукавый западъ гність, и мы должны поскорве обновить его мудростью Сковороды — Византія должна быть нашимъ идеаломъ-просвѣщеніе приносить вредъ»-и т. д., и т. д.».-Можно ли найти хотя какую нибудь частицу правды въ такихъ сужденіяхъ? Можно ли дёлать имъ уступки? Возставать противъ нихъ значить ли обнаруживать духъ нетерпимости? Когда одному изъ людей, воображающихъ себя учеными, и пользовавшемуся сильнымъ вліяніемъ въ журналь, который имълъ своею спеціальностью борьбу противъ Бёлинскаго и «Отечественныхъ Записокъ», вздумалось утверждать, что Галилей и Ньютонъ поставили астрономію на ложный путь,

неужели можно было бы вести съ нимъ споръ такимъ образомъ: «Въ нашихъ словахъ есть много справедливаго; мы должны сознаться, что въ прежнихъ нашихъ понятіяхъ объ астрономическихъ законахъ были ошибки; но, соглашаясь съ вами въ главномъ, мы должны сказать, что некоторыя подробности въ вашихъ замёчаніяхъ кажутся намъ не совсемъ ясны»: говорить такимъ образомъ значило бы измёнять очевидной истине и делать себя предметомъ общей насмѣшки. Возможно ли было говорить такимъ тономъ и о твхъ сужденіяхъ, образцы которыхъ представили мы выше, и которыя въ своемъ родѣ ничуть не хуже опроверженія ньютоновой теорія? Нёть, туть невозможно соединять отрицаніе съ уступчивостью, потому что нёть ни малёйшей возможности открыть въ словахъ противника что нибудь похожее на правду. Относительно такихъ мнѣній нѣтъ средины: или надобно молчать о нихъ, или прямо, безъ малъйшихъ уступокъ высказывать, что они лишены всякаго основанія. Разумъется, нападенія на Галилея и Ньютона можно было оставить безъ вниманія — не было опасности, чтобы кто нибудь введенъ былъ ими въ заблужденіе. Но другія сужденія не были такъ невинны --- обнаружить ихъ неосновательность было необходимо. Изъ того, что Бълинский не видълъ возможности соглашаться, что Гоголь бездарный писатель, и пьянаго Селифана должно считать представителемъ русской народности, слёдуеть ли заключать, что онъ не имѣлъ терпимости?

Люди, которые возставали противъ Бѣлинскаго, нападали на истины слишкомъ очевидныя и важныя; самъ онъ возставалъ только противъ того, что было рѣшительно нелѣпо и вредно; будучи человѣкомъ твердыхъ убѣжденій и прямаго характера, онъ высказывалъ свои мнѣнія сильно.

Но кто смѣшиваеть эти качества съ неумѣренностью мнѣній, тотъ совершенно ошибается. Напротивъ, мнѣнія Бѣлинскаго высказывались съ особенною силою именно потому, что въ сущности были очень умѣренны.

Сдѣлавъ это необходимое замѣчаніе о характерѣ общихъ воззрѣній Бѣлинскаго, мы должны были бы теперь заняться вопросомъ о томъ, какъ онъ смотритъ на отношенія литературы къ обществу и занимающимъ его интересамъ. Но въ одной изъ послѣднихъ статей своихъ самъ Бѣлинскій высказалъ свои миѣнія объ этомъ предметѣ съ такою полнотою и точностью, что лучше всего будетъ представить въ приложени къ нашей статъй его собственныя слова. А здйсь остается намъ сдйлать только ийсколько замичаний, которыя послужатъ объяснениемъ къ предлагаемому отрывку изъ статьи Билинскаго.

Мивнія, которыя такъ сильно и убъдительно выражены Бълинскимъ въ этомъ отрывкъ, совершенно противоположны идеямъ трансцендентальной философіи, въ особенности системы Гегеля, основывавшей все свое эстетическое ученіе на томъ принципъ, что искусство имъетъ исключительнымъ предметомъ своимъ осуществленіе идеи прекраснаго; искусство, по этимъ идеалистическимъ понятіямъ, должно было сохранять совершенную независимость отъ всъхъ другихъ стремленій человъка, кромъ стремленія къ прекрасному. Такое искусство называлось чистымъ искусствомъ.

И въ этомъ случав, какъ почти во всвхъ другихъ, гегелева система останавливалась на половинъ пути и, отказываясь отъ строгаго вывода послёдствій изъ своихъ коренныхъ положеній, допускала въ себя устаръвшія мысли, противоръчившія этимъ положеніямъ. Такъ, она говорила, что истина существуетъ только въ конкретныхъ явленіяхъ, а, между тёмъ, въ эстетикѣ своей ставила верховною истиною идею прекраснаго, какъ будто идея эта существуетъ сама по себѣ, а не въ живомъ дѣйствительномъ человѣкѣ. Это внутреннее противорѣчіе, повторявшееся почти во всѣхъ другихъ частяхъ гегелевой системы, и послужило причиною ея неудовлетворительности. Действительно, существуеть человёкъ, а идея прекраснаго есть только отвлеченное понятіе объ одномъ изъ его стремденій. А такъ какъ въ человѣкѣ, живомъ органическомъ существѣ, всѣ части и стремленія неразрывно связаны другъ съ другомъ, то изъ этого и слёдуетъ, что основывать теорію искусства на одной исключительной идев прекраснаго, значитъ впадать въ односторонность и строить теорію, несообразную съ действительностью. Въ каждомъ человѣческомъ дѣйствіи принимаютъ участіе всё стремленія человеческой натуры, хотя бы одно изъ нихъ и являлось преимущественно заинтересованнымъ въ этомъ дѣлѣ. Потому и искусство производится не отвлеченнымъ стремленіемъ къ прекрасному (идеею прекраснаго), а совокупнымъ дъйствіемъ всёхъ силь и способностей живаго человѣка. А такъ какъ, въ человѣческой жизни, потребности, наприм'бръ, правды, любви и улучшенія быта гораздо сильнве, нежели стремленіе къ изящному, то искус-

296

ство не только всегда служить до некоторой степени выраженіемь этихъ потребностей (а не одной идеи прекраснаго), но почти всегда произведенія его (произведенія челов'єческой жизни, этого нельзя забывать), создаются подъ преобладающими вліяніями потребностей правды (теоретической или практической), любви и улучшенія быта, такъ что стремленіе къ прекрасному, по натуральному закону человѣческаго дѣйствованія, является служителемъ этихъ и другихъ сильныхъ потребностей человѣческой натуры. Такъ всегда производились всё созданія искусства, замёчательныя по своему достоинству. Стремленія, отвлеченныя отъ дъйствительной жизни, безсильны; потому, если когда стремление къ прекрасному и усиливалось действовать отвлеченнымъ образомъ (разрывая свою связь съ другими стремленіями человѣческой природы), то не могло произвесть ничего замѣчательнаго даже и въ художественномъ отношеніи. Исторія не знаетъ произведеній искусства, которыя были бы созданы исключительно идеею прекраснаго: если и бывають или бывали такія произведенія, то не обращають на себя никакого вниманія современниковъ и забываются исторіею, какъ слишкомъ слабыя, --- слабыя даже и въ художественномъ отношении.

Таковъ взглядъ положительной науки, почерпающей свои понятія изъ дъйствительности. Отрывокъ, представляемый нами въ приложеніи, доказываетъ, что окончательный взглядъ Бълинскаго на искусство и литературу былъ совершенно таковъ. Онъ былъ уже совершенно чистъ отъ всякой фантастичности и отвлеченности.

Но мы видѣли, что сначала Бѣлинскій быль страстнымь послѣдователемъ гегелевой системы, сильную сторону которой составляетъ стремленіе къ дѣйствительности и положительности (чѣмъ преимущественно и очаровывала она Бѣлинскаго, какъ и всѣхъ сильныхъ людей тогдашняго молодаго поколѣнія въ Германіи и отчасти у насъ), а слабую сторону то, что это стремленіе остается неосуществленнымъ, такъ что почти все содержаніе системы отвлеченно и недѣйствительно. Вскорѣ послѣ переѣзда своего въ Петербургъ Бѣлинскій освободился отъ безусловнаго поклоненія Гегелю; но мысль и исполненіе, принципъ и выводъ слѣдствій—два различные фазиса, всегда отдѣленные другь отъ друга долгимъ періодомъ развитія. Сказать: «я понимаю, что дѣйствительность, должна быть источникомъ и мѣриломъ нашихъ понятій», и пересоздать всѣ свои понятія на основаніи дѣйствительносты — дъъ вещи, совершенно различныя. Вторая задача, быть можеть, еще важнёе первой и достигается только посредствомъ продолжительнаго труда.

Въ петербургскихъ журналахъ Бѣлинскій дѣйствовалъ около восьми лёть. Слёдить за всёми постепенностями и подробностями развитія его въ это время значило бы анализировать всѣ его статьи, — по крайней мёрё, сто или полторасто важнёйшихъ. Но и того еще недостаточно: нужно было бы прибъгать къ помощи соображеній, которыя могуть быть доставлены только подробною біографіею. А наши статьи приняли уже и безъ того объемъ, гораздо обширневишій, нежели мы предполагали, начиная ихъ; собираніемъ біографическихъ свёдёній замедлидось бы ихъ окончаніе на неопредёленное время; разсмотрёніе всего написаннаго Бёлинскимъ потребовало бы сотни и сотни страницъ. Потому мы только въ общихъ чертахъ обозначимъ главные два періода петербургской деятельности Белинскаго: въ первой половине, отвлеченный элементь въ его статьяхъ еще довольно силенъ; во второй половинъ онъ почти совершенно и подъ конецъ этой половины совершенно исчезаетъ, и система положительныхъ воззрѣній становится совершенно послѣдовательною. Матеріалы для характеристики перваго періода будутъ намъ доставлены обозрѣніемъ содержанія нѣсколькихъ статей Бѣлинскаго, написанныхъ въ первое время по прівздв въ Петербургъ; подробное разсмотрвніе последнихъ его статей послужить средствомъ сдёлать, по возможности, полный очеркъ окончательныхъ его понятій о русской литературѣ; годичные обзоры русской литературы, являвшіяся постоянно съ 1841 года, и статьи о Пушкинь, которые писались впродолжение трехъ лёть (1843-1846), будуть соединительными звеньями между первымъ и вторымъ очеркомъ. Такимъ образомъ, мы, не опустивъ изъ виду важнѣйшихъ точекъ зрѣнія, окончимъ первую часть нашихъ «Очерковъ» до конца нынѣшняго дня.

Для первой книжки «Отечественныхъ Записокъ» 1840 года Б линскій написалъ разборъ комедіи Грибойдова, около того времени вышедшей вторымъ изданіемъ. Статья эта принадлежитъ къ числу самыхъ удачныхъ и блестящихъ. Она начинается изложеніемъ теоріи искусства, написаннымъ исключительно съ отвлеченной, ученой точки зрёнія, хотя весь онъ проникнутъ стремленіемъ къ дййствительности и сильными нападеніями на фантазерство, презирающее дъйствительность. Вотъ для примъра отрывокъ, слъдующій за объясненіемъ (совершенно еще въ духъ Гегеля), что «произведенія поэзіи суть высочайшая дъйствительность»:

"Есть люди, которые отъ всей души убъждены, что поэзія есть мечта, а не действительность, и что въ нашъ векъ, какъ положительный и индюстріальный, поэзія невозможна. Образцовое невѣжество! нелёпость первой величины! Что такое мечта? Призракъ, форма безъ содержанія, порожденіе разстроеннаго воображенія, праздной головы, колобродствующаго сердца! И такая мечтательность нашла поэтовъ въ Ламартинахъ и свои поэтическія произведенія въ идеально-чувствительныхъ романахъ, въ родъ "Аббалдонны"; Но развъ Ламартинъ поэтъ, а не мечта, -и развъ "Аббаддонна" поэтическое произведение, а не мечта?... И что за жалкая, что за устарблая мысль о положительности и индистріальности нашего вѣка, будто бы враждебныхъ искусству? Развѣ не въ нашемъ вѣкѣ явились Байронъ, Вальтеръ Скоттъ, Куперъ, Томасъ Муръ, Уордсворть, Шушкинь, Гоголь, Мицкевичь, Гейне, Беранже, Эленшлегерь, Тегнеръ и другіе? Развѣ не въ нашемъ вѣкѣ дьйствовали Шиллеръ и Гёте? Развѣ не нашъ вѣкъ оцѣнилъ и понялъ созданія классическаго искусства и Шекспира? Неужели это еще не факты? Индюстріальность есть только одна сторона многосторовняго XIX вѣка, и она не помѣшала ни дойти поэзіи до своего высочайшаго развитія въ лицё поименованныхъ нами поэтовъ, ни музыкѣ въ лицѣ ея Шекспира-Бетховена, ни философіи въ лицѣ Фихте, Шеллинга и Гегеля. Правда, нашъ вѣкъ врагъ мечты и мечтательности, но потомуто онъ и великій вёкъ! Мечтательность въ XIX вёкё такъ же смёшна, пошла и приторна, какъ и сантиментальность. Дъйствительность — вотъ пароль и лозунгъ нашего вёка, дёйствительность во всемъ-и въ вёрованіяхъ, и въ науки, и въ искусстве, и въ жизни. Могучій, мужественный векъ, онъ не терпитъ ничего ложнаго, поддёльнаго, слабаго, расплывающагося, но любить одно мощное, крѣпкое, существенное. Онъ смѣло и безтрепетно выслушалъ безотрадныя пёсни Байрона и, вмёстё съ ихъ мрачнымъ пёвцомъ, лучше рёшился отречься оть всякой радости и всякой надежды, нежели удовольствоваться нищенскими радостями и надеждами прошлаго въка. Онъ выдержалъ разсудочный критицизмъ Канта, разсудочное положение Фихте; онъ перестрадалъ съ Шиллеромъ всѣ болѣзни внутренняго, субъективнаго духа, порывающагося къ дѣйствительности путемъ отриданія. И зато въ Шеллингь онъ увидёлъ зарю безконечной действительности, которая въ учении Гегеля осіяла міръ роскошнымъ и великолённымъ днемъ, и которая, еще прежде обояхъ великихъ мыслителей, непонятая, явилась непосредственно въ созданіяхъ Гете...." ("Отечественныя Записки", томъ VIII. Критика, стр. 11-12).

Хотя и говорится въ этой статъ и постоянно, что поэзія нашего времени есть «поэзія д в йствительности, поэзія жизни»; но главною задачею нов в йшаго искусства поставляется, однако же, задача, совершенно отвлеченная отъ жизни: «примиреніе романтическаго съ-

классическимъ», потому что и вообще нашъ въкъ есть «въкъ примиренія» во всёхъ сферахъ. Самая дёйствительность понимается еще одностороннимъ образомъ: она обнимаетъ собою только духовную жизнь человѣка, между тѣмъ, какъ вся матеріальная сторона жизни признается «призрачною»: «человѣкъ ѣстъ, пьетъ, одѣваетсяэто міръ призраковъ; потому что въ этомъ нисколько не участвуеть духъ его; человѣкъ «чувствуеть, мыслить, сознаеть себя органомъ, сосудомъ духа, конечною частностью общаго и безконечнаго-это міръ действительности», -все это чистый гегелизмъ. Но въ объяснение теоріи надобно дать приминение ся къ произведеніямъ искусства; Бѣлинскій выбираетъ образцами истинно поэтическаго эпоса повъсти Гогодя и потомъ подробно разбираетъ «Ревизора», какъ лучшій образецъ художественнаго произведенія въ драматической формв. Этотъ разборъ занимаетъ большую половину статьи-около 30 страницъ. Видно, что Белинскому нетерпёливо хотёлось говорить о Гоголё, и это одно уже служить достаточнымъ свидѣтельствомъ за направленіе, еще тогда преобладавшее въ немъ. Разборъ этотъ написанъ превосходно, и трудно найти что-нибудь лучше его въ своемъ родѣ. Но комедія Гоголя, которая такъ непреодолимо вызываетъ живыя мысли, разсматривается исключительно въ художественномъ отношении. Бѣлинский объясняетъ, какъ одна сцена вытекаетъ изъ другой, почему каждая изъ нихъ необходима на своемъ мёстё, показываетъ, что характеры действующихъ лицъ выдержаны, вёрны самимъ себё, вполнѣ обрисованы самимъ дѣйствіемъ безъ всякихъ натяжекъ со стороны Гоголя, что комедія полна живаго драматизма, и т. д. Объяснивъ примѣромъ «Ревизора» качества художественнаго произведенія, Б'єлинскій уже очень легко доказываеть, что «Горе отъ ума» не можетъ быть названо художественнымъ созданіемъ, онъ обнаруживаетъ, что сцены этой комедіи часто не связаны одна съ другою, положенія и характеры действующихъ лицъ не выдержаны, и т. д., --- словомъ, критика опять ограничивается исключительно художественною точкою зрѣнія. На то, какое значеніе для жизни имъетъ «Ревизоръ» и имъло «Горе отъ ума», не обращено почти никакого вниманія.

Во второй книгѣ «Отечественныхъ Записокъ» того же года помѣщенъ разборъ сочиненій Марлинскаго, надѣлавшій въ свое время

٢

чрезвычайно много шуму. Онъ написанъ также исключительно съ художественной точки зрѣнія.

Точно также почти исключительно съ художественной точки зрёнія разсматривается и «Герой нашего времени» Лермонтова (въ книжкахъ 7 и 8-й 1840 года). Бѣлинскій замѣчаетъ, что Печоринъ порождень отношеніями, въ которыхъ совершается развитіе его характера, что онъ дитя нашего общества; но этимъ сказаннымъ вскользь замѣчаніемъ и ограничивается онъ, не вдаваясь въ объясненіе вопроса о томъ, почему именно такой, а не другой типъ людей производится нашею действительностью. Онъ говорить только съ общей исторической точки зрвнія, равно прилагающейся ко всякому европейскому обществу, о томъ, что Печорины принадлежать періоду рефлексіи, періоду внутренняго распаденія человѣка, когда гармонія, влагаемая въ человѣка природою, уже разрушена сознаніемъ, но сознаніе не достигло еще полной власти надъ жизнью, чтобы дать ей новое, разумное единство, новую, высшую гармонію. Бѣлинскій прекрасно понимаеть характеръ Печорина, но только съ отвлеченной точки зрѣнія, какъ характеръ европейца вообще, дошедшаго до извъстной поры духовнаго развитія, и не отыскиваеть въ немъ особенностей, принадлежащихъ ему, какъ члену нашего русскаго общества. Вотъ важнѣйшее изъ того, что говорить онь о Печоринв, --- выписавь то место изъ дневника Печорина, въ которомъ онъ размышляетъ о прелести обладанія молодою душою, о томъ, какое развлечение для его скуки и какую отраду для его гордости доставляють отношенія къ княжнѣ Мери, о томъ, что нужно же имъть занятіе для силъ, требующихъ двятельности, Бѣлинскій восклицаетъ:

"Какой страшный человѣкъ этотъ Печоринъ! Потому что его безпокойный духъ требуетъ движенія, дѣятельность ищетъ пищи, сердце жаждетъ интересовъ жизни, потому должна страдать бѣдная дѣвушка! "Эгоистъ, злодѣй, извергъ, безнравственный человѣкъ!.."— хоромъ закричатъ, можетъ бытъ, строгіе моралисты. Ваша правда, господа; но вы-то изъ чего хлопочете? за что сердитесь? Право, намъ кажется, вы пришли не въ свое мѣсто, сѣли за столъ, за которымъ вамъ не поставлено прибора... Не подходите слишкомъ близко къ этому человѣку, не нападайте на него съ такою запальчивою храбростью: онъ на васъ взглянетъ, улыбнется, и вы будете осуждены, и на смущенныхъ лицахъ вашихъ всѣ прочтутъ судъ вашъ. Вы предаете его анаеемѣ не за пороки—въ васъ ихъ больше, и въ васъ они чернѣе и позорнѣе—но за ту смѣлую свободу, за ту жолчную откровенность, съ которою онъ говоритъ о ныхъ-

Вы позволяете человѣку дѣлать все, что ему угодно, быть всѣмъ, чѣмъ онъ хочетъ, вы охотно прощаете ему и безуміе, и низость, и развратъ, но, какъ пошлину за право торговли, требуете отъ него моральных сентений о томъ какъ додженъ человѣкъ думать и дѣйствовать, и какъ онъ въ самомъ дѣдѣ и не думаеть и не действуеть... И зато ваше инквизиторское ауто-да-фе готово для всякаго, кто имбетъ благородную привычку смотрбть дбиствительности прямо въ глаза, не опуская своихъ глазъ, называть вещи настоящими ихъ именами и показывать другимъ себя не въ бальномъ костюмѣ, не въ мундирѣ, а въ халатѣ, въ своей комнатѣ, въ уединенной бесѣдѣ съ самимъ собою, въ дональнемъ разсчетъ съ своею совъстью. И вы правы: покажитесь передъ людьми хоть разъ въ своемъ позорномъ негиже, въ своихъ засаленыхъ ночныхъ колпакахъ, въ своихъ оборванныхъ халатахъ, люди съ отвращеніемъ отвернутся отъ васъ и общество извергнетъ васъ изъ себя. Но этому человѣку нечего бояться: въ немъ есть тайное сознаніе, что онъ не то, чѣмъ самому себѣ кажется, и что онъ есть только въ настоящую минуту. Да, въ этомъ человѣкѣ есть сила духа и могущество воли, которыхъ въ васъ нѣтъ; въ самыхъ порокахъ его проблескиваетъ что-то великое, какъ молнія въ черныхъ тучахъ, и онъ прекрасенъ, полонъ поэзіи даже и въ тѣ минуты, когда человѣческое чувство возстаеть на него. Ему другое назначеніе, другой путь, чёмъ вамъ. Его страсти-бури, очищающія сферу духа; его заблужденія, какъ ни страшны они, острыя болёзни въ молодомъ тёлё, укрёпляющія его на долгую и здоровую жизнь. Это нихорадки и горячки, а не подагра, не ревматизмъ и геморрой, которыми вы, бѣдные, такъ безплодно страдаете. Цусть онъ клевещеть на вичные законы разума, поставляя высшее счастье въ насыщенной гордости; пусть онъ клевещетъ на человѣческую природу, видя въ ней одинъ эгонзмъ; пусть клевещетъ на самого себя, принимая моменты своего духа за его полное развитие и смѣшивая юность съ возмужалостию, - пусть!... Настанеть торжественная минута, и противоречие разрешится, борьба кончится, и разрозненные звуки души сольются въ одинъ гармоническій аккордъ". ("Отеч. Зап.", томъ XI, Критика, стр. 9-10.)

Досказавъ содержаніе романа, онъ прибавляеть:

"Большая часть читателей, навърное, воскликнетъ: "Хорошъ же герой!"— А чёмъ же онъ дуренъ?—сибемъ васъ спросить.

> Зачёмъ же такъ неблагосклонно Вы отзываетесь о немъ? За то-ль, что мы неугомонно Хлопочемъ, судимъ обо всемъ, Что пылкихъ думъ неосторожность Себялюбивую ничтожность Иль оскорбляеть, иль смёшитъ, Что умъ, любя просторъ, тёснить, Что слишкомъ часто разговоры Принять мы рады за дёла.

302

Что глупость вътрена и зла, «Что важнымъ людямъ важны вздоры, И что посредственность одна Намъ по плечу и не стравна?

"Вы говорите противъ него, что въ немъ нѣтъ вѣры. Прекрасно! но вѣдь это то же самое, что обвинять нищаго за то, что у него нътъ золота: онъ бы и радъ имѣть его, да не дается оно ему. И, притомъ, развѣ Печоринъ радъ своему безвёрію? развё онъ гордится имъ? развё онъ не страдаль отъ него? развѣ онъ не готовъ цѣною жизни и счастія купить эту вѣру, для которой еще не насталъ часъ его?.. Вы говорите, что онъ эгоисть?- Но развѣ онъ не презираеть и не ненавидить себя за это? развѣ сердце его не жаждеть любви чистой и безкорыстной? Нѣтъ, это не эгоизмъ: эгоизмъ не страдаетъ, не обвиняеть себя, но доволень собою, радь себь. Эгонзмь не знаеть мученія: страданіе есть уділь одной любви. Душа Печорина не каменистая почва, но засохщая оть зноя пламенной жизни земля; пусть взрыхлить ее страдание и оросить благодатный дождь,-и она произростить изъ себя пышные роскошные цветы небесной любви... Этому человеку стало больно и грустно, что его всѣ не любятъ,-и кто же эти "всѣ?"-пустые, ничтожные люди, которые не могуть простить ему его превосходства надъ ними. А его готовность задушать въ себѣ ложный стыдъ, голосъ свѣтской чести и оскорбленнаго самолюбія, когда онъ за признаніе въ клеветь готовъ быль простить Грушницкому, человѣку, сейчасъ только выстрѣлившему въ него пулею и безстыдно ожидающему отъ него холостаго выстрёла? А его слезы и рыданія въ пустынной степи, у тѣла издохшаго коня?--нѣтъ, все это не эгоизмъ? Но его -- скажете вы-холодная разчетливость, систематическая разсчитанность, съ которою онъ обольщаеть бёдную дёвушку, не любя ее, и только для того, чтобы посмёяться надъ нею и чемъ-нибудь занять свою праздность?-Такъ; но мы и не думаемъ оправдывать его въ такихъ поступкахъ, ни выставлять его образцомъ и высокимъ идеаломъ чистбищей нравственности: мы только хотимъ сказать, что въ человѣкѣ должно видѣть человѣка и что идеалы правственности существують въ однихъ классическихъ трагедіяхъ и морально-сантиментальныхъ романахъ прошлаго вѣка. Судя о человѣвѣ, должно брать въ разсмотрѣніе обстоятельства его развитія и сферу жизни, въ которую онъ поставленъ судьбою. Въ вдеяхъ Печорина много ложнаго, въ ощущеніяхъ его есть искаженіе; но все это выкупается его богатою натурою. Его, во многихъ отношеніяхъ, дурное настоящее объщаеть прекрасное будущее. Вы восхищаетесь быстрымъ движеніемъ парохода, видите въ немъ великое торжество духа надъ природою?-и хотите потомъ стрицать въ немъ всякое достоинство, когда онъ сокрушаеть, какъ зерно жорновъ, неосторожныхъ, попавшихъ подъ его колеса: не значить-ли это противорёчить самимъ себё? опасность отъ парохода есть результать его чрезмёрной быстроты; слёдовательно, порокъ его выходить изъ его достоинства". ("Отечественныя Записки", томъ XI, Критика, стр. 33-34).

Точка зрѣнія все еще слишкомъ отвлеченна; она вполнѣ поклагается къ русской жизни, но только ровно на столько же, ни-

303

сколько не болѣе, какъ и къ англійской, французской и т. д. жизни. Но уже одни эти мѣста могли бы служить достаточнымъ ручательствомъ, что Бѣлинскій никогда не любилъ останавливаться на половинѣ пути, изъ боязни, что съ развитіемъ соединены свои опасности, какъ соединены онѣ со всѣми вещами на свѣтѣ: все-таки эти опасности, по его мнѣнію, вовсе не такъ страшны, какъ та нравственная порча, которая бываетъ необходимымъ слѣдствіемъ неподвижности; притомъ же, онѣ съ неизмѣримымъ избыткомъ вознаграждаются положительными благами, какія даетъ развитіе.

Точка зрвнія, съ которой Белинскій разсматриваль въ 1840 году произведенія нашей поэзіи, должна, какъ видимъ, назваться отвлеченною. Но мы ошиблись бы, если бы вывели изъ этого заключеніе, что заботы объ отношеніяхъ литературы къ обществу не преобладали уже и тогда въ Белинскомъ. Въ третьей книги «Отечественныхъ Записокъ» гого же года онъ посвящаетъ большую критическую статью разбору двухъ дётскихъ книгъ: съ жаромъ онъ объясняетъ, каково должно быть истинное воспитаніе, обличаетъ результаты неразумнаго воспитанія, какое обыкновенно дается дётямъ и показываетъ, какъ велики обязанности родителей въ отношеніи къ дётямъ. Не надобно говорить, что все это проникнуто самыми гуманными и плодотворными для нашей жилни понятіями. Вотъ отрывокъ, по которому можно судить о тонъ и содержаніи статьи:

"Воспитаніе! Оно вездѣ, куда ни посмотри, и его нѣть нигдѣ, куда ни посмотрите. Конечно, вы его можете увидѣть даже во всѣхъ слояхъ общества, отъ самаго высшаго до самаго низшаго, но какъ рѣдкость, какъ исключеніе изъ общаго правила. Отчего же это? Да оттого, что на свѣтѣ бездна родителей, множество рараз et mamans, но мало отцовъ и матерей. "Вотъ прекрасно!"—восклицаете вы: "какая же разница между родителями и отцомъ и матерью?"—Какъ какая?—взгляните лѣтомъ на мухъ: какая бездна родителей, но гдѣ же отцы и матери? Грибоѣдовъ давно уже сказалъ:

> Чтобъ имъть дътей, Кому ума не доставало!

"Право рожденія— священное право на священное имя отца и матери противъ этого никто и не спорить; но не этимъ еще все оканчивается: тутъ человѣкъ еще не выше животнаго; есть высшее право — родительской любви-"Да какой же отецъ или какая мать не любитъ своихъ дѣтей!" — говорите вы. *Такъ; но позвольте* васъ спросить, что вы называете любовью? какъ вы понвмаете любовь?— Вѣдь и овца любитъ своего ягневка: она коривтъ его своихъ.

молокомъ и облизываеть языкомъ; но какъ скоро онъ мѣняетъ ея молоко на злакъ полей-ихъ родственныя отношенія оканчиваются. Вѣдь и г-жа Простакова любила своего Митрофанушку: она нещадно била по щекамъ старую Ерембевну и за то, что дитя много кушало, и за то, что дитя мало кушало; она любила его такъ, что если бы онъ вздумалъ се бить по щекамъ, она стала бы горько плакать, что милое, ненаглядное детище только обколотить объ нее свои рученки. Итакъ, развѣ чувство овцы, которая кормитъ своимъ молокомъ ягненка, чувство г-жи Простаковой, которая, бывъ и овцою и коровою, готова еще сділаться и лошадкой, чтобы возвть въ колясочкі свое двадцатилітнее дитя, -- развѣ все это не любовь? -- Да, любовь, но какая? -- любовь чувственная. животная, которая въ овцѣ, какъ въ животномъ, отличающемся и животною фигурою, имбеть свою истинную, разумную, прекрасную и восхищающую сторону, но которая въ г-жё Простаковой, какъ въ животномъ, отличающемся человѣческою фигурою, вмѣсто овечьей, - безсмысленна, безобразна и отвратительна. Далье: ведь и Павелъ Асонасьевичъ Фамусовъ любилъ свою дочь, Софью Павловну: посмотрите, какъ онъ хлопочетъ, чтобы повыгоднѣе сбыть ее съ рукъ, подороже продать.... Продать? -какое ужасное слово!... отепъ продаетъ свою дочь, торгуетъ ею, конечно, не по мелочи, но одинъ разъ навсегда. и не больше, какъ для одного человѣка, который будетъ называться ея мужемъ!... Но въдь это онъ дълаетъ не для себя, а для ея же счастія?-скажуть многіе. Прекрасно! Но послѣ этого и разбойникъ, который для приданаго дочери зарѣжетъ передъ ся свадьбою нъсколькихъ человѣкъ, будетъ правъ, потому что сдѣлаетъ это изъ любви къ дочери?... Послѣ этого и иная матушка, которая, не желая видёть въ нишеть свою ньжно любимую дочь, научить или принудить ее сдёлать выгодный промысель изъ своей красоты,-тоже будеть права, потому что поступить такъ изъ любви къ дочери?... И развѣ этого не бываеть въ самомъ дѣлѣ? Развѣ старый подъячій, закоревѣвшій въ лихоимствѣ и казнокрадствѣ, не поставлялъ первымъ и священнымъ долгомъ своего родительскаго званія передать свое подлое ремесло нѣжно любимому сынку? Мы опять соглашаемся, что источникъ всего этого любовь, но какая - вотъ вопросъ"! ("Отечественныя Записки", томъ IX, Критика, стр. 4-5)

Вся статья о дётскихъ книгахъ имёетъ самое живое отношеніе къ нашей дёйствительности. И такихъ статей найдется у Бёлинскаго очень много уже и въ то время.

Нёть надобности говорить, что и взглядь Бёлинскаго въ 1840 году на произведенія беллетристики и поэзіи мы называемъ отвлеченнымъ только по сравненію съ тёмъ, что дано было намъ его послёдующимъ развитіемъ. Если же сравнимъ его тогдашнія статьи съ предшествовавшею ему критикою, то найдемъ, что до того времени никто еще не проникался элементами нашей дёйствительности такъ глубоко и живо, какъ и въ то время была уже проникнута ими критика Бёлинскаго. Если онъ еще не останавливался исключа-

50

тельно на фактахъ, свойственныхъ именно нашему, а не какому нибудь другому быту, то постоянно онъ касался ихъ и на каждой страницѣ затрогивалъ частные вопросы нашей жизни. Доказательства тому постоянно встрѣчаются даже въ сдѣланныхъ нами выпискахъ, которыя приводятся у насъ въ примъръ отвлеченности. Укажемъ, для примѣра, и на то, что, желая показать подробнымъ разборомъ качества художественнаго произведенія, Бѣлинскій выбираеть не драму Шекспира, какъ сделалъ бы всякій другой на его мъстъ, а комедію русскаго писателя. Изъ этого одного уже ясно было бы, что явленія нашей жизни занимають его болье, нежели что бы то ни было другое. Но — и это главное-не будемъ сами судить отвлеченнымъ образомъ, а сообразимъ положение нашей литературы и публики въ то время, когда Бѣлинскій началъ писать въ «Отечественныхъ Запискахъ»; мы должны будемъ признаться, что вопросы, которые для настоящаго времени представляются отвлеченными, тогда были действительными и живыми, какъ и теперь для русской публики самый живой и важный интересъ имѣютъ еще вопросы, которые въ другихъ странахъ давно уже считаются или отвлеченными, или мелкими, напримфръ, хотя бы литературные вопросы, за которыми вст мы следимъ съ такимъ живымъ интересомъ, и которые у другихъ народовъ не имѣютъ силы возбуждать такого напряженнаго участія. Въ каждой странь, у каждаго времени свои интересы. Мы, напримъръ, радуемся, и справедливо радуемся, тому, что наши молодые люди, избирающіе ученое поприще, снова начинають постать Европу для довершенія своего образованія-явленіе, напоминающее времена Петра Великаго; а французамъ, англичанамъ ровно нѣть никакого дѣла до того, вздять ли заграницу ихъ молодые ученые, или не вздять. Правда, у нихъ число такихъ путешественниковъ во сто разъ больше, нежели у насъ, --- и, однако же, это нисколько не обращаеть на себя ихъ вниманія. Мы, напримѣръ, восхищаемся и поучаемся «Горемъ отъ ума», «Ревизоромъ», «Мертвыми Душами», какъ произведеніями, въ которыхъ очень полно и вѣрно отразилась наша жизнь; а французы, англичане, нѣмцы о произведеніяхъ своей литературы, въ которыхъ жизнь общества была бы воспроизведена въ тёхъ границахъ, какъ въ «Ревизорѣ» и «Мертвыхъ Душахъ». сказали бы, что они отражаютъ жизнь очень неполно и отрывочно,они сказали бы даже, что это произведения очень отвлеченныя отъ

жизни: вѣдь находятъ же нѣмцы, что «Коварство и Любовь» Шиллера произведеніе довольно отвлеченное, а въ немъ нѣмецкая жизнь изображена полнѣе, нежели русская у Гоголя и Грибоѣдова \*). О французахъ и англичанахъ мы уже не говоримъ. Для нихъ поэтическія произведенія имѣютъ нынѣ вообще меньше живаго значенія, нежели для нѣмцевъ.

Потребность стать по своимъ понятіямъ въ уровень съ образованною Европою и теперь у насъ составляетъ одинъ изъ важнёйшихъ вопросовъ жизни. Тъмъ живъе была она пятнадцать лътъ тому назадъ. Нынѣ романъ Диккенса или Теккерея далеко не возбуждаеть того интереса у насъ, какой бы возбуждалъ пятнадцать льть тому назадь. Нынь, въроятно, никто не въ состояни быль бы осилить «Витторію Аккоромбону» Тика, —а пятнаддать літь тому назадъ и этотъ романъ казался живымъ и интереснымъ чтеніемъ. Переворотъ этотъ произведенъ Гоголемъ, Бѣлинскимъ и писателями, образовавшимися подъ ихъ вліяніемъ. Но само собою разумѣется что начало не бываетъ подобно концу, и Бѣлинскій долженъ былъ необходимо начать съ того, чтобы знакомить нашу публику и литературу съ современными понятіями объ искусствѣ; долженъ быль начать съ того, чтобы толковать, что такое «художественное произведеніе», въ чемъ состоять истинныя достоинства романа, драмы, и т. д., и т. д., ---вѣдь въ то время, какъ онъ началъ писать въ «Отечественныхъ Запискахъ», публика еще и не слыхивала объ этихъ вещахъ. «Телескопъ» читался мало; и, притомъ, въ немъ все еще было спутано въ самомъ поэтическомъ безпорядкѣ: современныя понятія съ отсталыми, восторженныя похвалы Гоголю со статьями г. А. Хиджеу о малороссійскомъ философѣ Сковородѣ. «Московскаго Наблюдателя» не читалъ почти никто, по словамъ самого Бълинскаго. Для исторіи литературы эти журналы являются предшественниками «Отечественныхъ Записокъ»; но для публики «Отечественныя Записки» были первымъ журналомъ, заговорившимъ о вещахъ, до того времени неслыханныхъ: о прекрасномъ, объ идеѣ, о различіи разумнаго и непосредственнаго существованія, о д'яйствительности въ поэзіи, и т. д., и т. д.

<sup>\*)</sup> Читатели видятъ, конечно, что мы говоримъ единственно о полнотѣ, а не о художественныхъ совершенствахъ воспроизведенія жизни. Быть можетъ, по формѣ «Ревизоръ» живѣе, нежели «Коварство и Любовь»: объ втомъ каждый можетъ думать, какъ ему угодео.

Бѣлинскій по необходимости долженъ былъ начать дѣло съ самаго начала-съ потопа и раздёленія языкъ, съ объясненія того, что называется литературою, что такое называется поэтомъ, съ подробныхъ разсужденій о томъ, чёмъ литературное произведеніе отличается отъ нельпой сказки или вздорнаго пустословія: все это намъ нужно еще было узнать, все это возбуждало сомнѣнія и недоумёнія, все приводило однихъ читателей въ восторгь, другихъ въ гиввъ; эти разсужденія, кажущіяся нынв отвлеченными, были въ то время самою живою, насущною потребностью публики. Но да не возгордимся мы своими успѣхами: гордость пагубный грѣхъ подумаемъ лучше о томъ, какими вопросами до сихъ поръ мы сами интересуемся, будто важнёйшими и живёйшими: вёдь книжка журнала составляеть для самыхъ живыхъ изъ насъ самое живое явленіе-да и то хорошо, потому что для многихъ изъ насъ чуть ли не интереситайшая въ газетахъ статьи-номенклатура новыхъ коллежскихъ и надворныхъ совѣтниковъ-да и то хорошо: все-таки привыкають къ печатной грамоть, все таки убъждаются, что типографскій становъ хотя для чего нибудь нуженъ.

Бѣлинскій долженъ былъ начать свое дѣло съ самаго начала, какъ начиналъ свое дѣло Ломоносовъ – съ разсужденій о томъ, что называется стихотворнымъ размёромъ и каковъ долженъ быть стихотворный размёръ; онъ долженъ былъ прежде всего объяснить намъ, что такое литература, что такое критика, что такое журналъ, что такое поэзія и т. д.-Спору нѣтъ, что азбука-вещь отвлеченная: живаго смысла еще нъть въ ся буквахъ; но для того, кто еще не знаетъ ихъ, настоятельнѣйшая потребность состоитъ въ ихъ изученіи, и оно составляеть самый живой и действительный вопросъ его жизни. Такъ, для нашей публики было чрезвычайно хорошо то, что Бѣлинскій началъ свои критическіе разборы въ «Отечественныхъ Запискахъ» не прямо съ полнаго погруженія въ нашу дъйствительность, а съ общихъ разсуждений, которыя по сравнению съ характеромъ его послёдующихъ статей могутъ назваться отвлеченными, но могутъ назваться такимъ именемъ также только по отвлеченному понятію о качествахъ критики вообще, а не по соображенію действительныхъ обстоятельствъ, которыя, напротивъ, придавали имъ самое живое значеніе. Сто́ить только припомнить, какое сильное и живое действіе производили они на публику и литературу, и мы убѣдимся, что именно то было нужно, что дѣлалъ онъ.

Да и для самой критики Бѣлинскаго нужно было, чтобы она довольно долго сосредоточивала свое внимание на теоретическихъ вопросахъ: именно тъмъ, что непоколебимо утвердилась въ общечеловѣческихъ понятіяхъ, она пріобрѣла силу проницательно и върно смотръть на явленія нашей дъйствительности. Въ одной изъ послѣднихъ своихъ статей Бѣлинскій отвѣчаетъ на вопросъ, возбужденный исключительными поклонниками нашей народной поэзіи: не лучше ли было бы для нашей литературы, еслибь она началась прямо въ духѣ народности, а не была сначала простымъ отраженіемъ западной европейской поэзіи? Не лучше ли было бы, еслибъ Ломоносовъ, вмѣсто того, чтобъ изучать оды Гюнтера, изучалъ наши народныя пѣсни? Изъ этого не произошло бы ровно никакихъ послёдствій, не только полезныхъ, но и ровно никакихъ. Въ томъ именно и состоитъ заслуга Ломоносова, что онъ познакомилъ насъ съ литературою; а еслибъ онъ вздумалъ писать въ духѣ народныхъ пёсенъ (кромѣ того, что это было для него чистою невозможностью), онъ не далъ бы намъ ровно ничего новаго и интереснаго, и его произведенія остались бы такъ же чужды историческому развитію нашей литературы, какъ пъсни сибирскихъ казаковъ о битвахъ съ силами богдойскими (богдыханскими), сочиненныя въ духѣ пѣсенъ о Владимірѣ: онѣ ровно ничего къ нимъ не прибавили и ни на шагъ не подвинули нашего развитія. Только потому и могъ впоследстви Лермонтовъ написать песню о купце Калашниковъ, что Ломоносовъ писалъ оды въ родъ Гюнтера, Карамзинъ повѣсти въ родѣ Мармонтеля, Пушкинъ поэмы въ родѣ Байрона. Конецъ именно потому и конецъ, что онъ не похожъ на начало, - стало быть, начало должно же отличаться оть конца,иначе не было бы ни цълей, ни стремленій, ни исторіи \*).

<sup>\*)</sup> Но какимъ же чудомъ-спросять насъ-внёшнее, абстрактное заимствованіе чужаго и искусственное перенесеніе его на родную почву,-какимъ чудомъ могло породить оно живой, органическій плодъ?-Въ отвёть на это скажемъ: рёшеніе этого вопроса, безъ сомнёнія, интересно; но намъ нётъ діла до него: для насъ довольно сказать, что такъ, именно такъ было, что это историческій фактъ, достовёрности котораго не можеть и подумать опровергать тотъ, у кого есть глаза, чтобы видёть, и уши, чтобъ слыщьть. Цасатели, въ которыхъ выразилось прогрессивное движеніе черевъ освобожденіе.

Въ критикъ Вълинскаго какъ бы повторилась вся исторія русской литературы. Полевой, Надеждинъ были представителями каждий только одного фазиса развитія. Критика Бълинскаго прошла, какъ мы видимъ, нъсколько фазисовъ, и, начавъ съ отвлеченныхъ понятій, доведенныхъ до крайности вслъдствіе споровъ съ друзьями г. Огарева, она достигла совершенной положительности. Если сравнить статью объ «Очеркахъ Бородинскаго сраженія», напечатанную Бълинскимъ въ послъдней книжкъ «Отечественныхъ Записокъ» 1839 года, съ статьею о «Выбранныхъ мъстахъ изъ переписки съ друзьями», напечатанною во 2-ой книжкъ «Современника» за 1847

литературы русской отъ домоносовскаго вліянія, нисколько не думади объ этомъ; это дёлалось у нихъ бевсовнательно; за нихъ работалъ духъ времени, котораго они были органами. Они высово уважали Ломоносова, какъ поэта, благоговёли передъ его геніемъ, старались подражать ему-и все-таки больше и больше отходили отъ него. Разительный примеръ этого - Державинъ. Но въ томъ-то и состоитъ жизненность европейскаго начала, привитаго въ нашей народности Петромъ Великимъ, что оно не коснъетъ въ мертвой стоячести, но движется, идетъ впередъ, развивается. Если бы Ломоносовъ не ведумаль писать одъ по образцу современныхъ ему измецкихъ поэтовъ и французскаго лирика Жапъ-Батиста Руссо, не вздумалъ писать своей «Петріады» по образцу виргиліевой «Энеиды», гдб, вибсть съ Петромъ Великамъ, героемъ своей поэмы, сдёлалъ дёйствующимъ лицомъ и Нептуна, васадивъ его съ тритонами и наядами на дно прохладнаго Бълаго моря; если бы, говоримъ мы, вичсто всъхъ этихъ книжныхъ, школярныхъ несообразностей, онъ обратился бы къ источникамъ нашей народной поэзіи-къ «Слову о Полку Игоревомъ», къ русскимъ сказкамъ (извъстнымъ теперь по сборнику Кирши Данилова), въ народнымъ пъснямъ, и, вдохновленный, проникнутый ими, на ихъ чисто народномъ основания, ришился бы построить зданіе новой русской литературы: что бы тогда вышло?-Вопросъ, повидимому, важный, но въ сущности препустой, похожій на вопросы въ родъ слъдующихъ: что было бы, если бы Петръ Великій родился во Франціи, а Наполеонъ-въ Россіи, или: что было бы, если бы за зимою слёдовала не весна, а прямо лёто? и т. п. Мы можемъ знать, что было и что есть, но какъ намъ знать, чего не было, или чего нътъ? Разумъется, и въ сферъ исторія все медкое, ничтожное, случайное могло бъ быть и не такъ, какъ было; но ен великія событія, им'вющія вліяніе на будущность народовъ, не могутъ быть иначе, какъ именно такъ, какъ они бываютъ, разумъется, въ отношения къ главному ихъ смыслу, а не къ подробностямъ проявленія. Петръ Великій могъ построить Петербургъ, пожалуй, тамъ, гдъ теперь Шлиссельбургъ, или, по крайней мъсъ, хоть немного выше, т. е. дальше отъ моря, чъмъ теперь; могъ сделать новою столицею Ревель или Ригу: во всемъ этомъ играла большую роль случайность, разныя обстоятельства; но сущность дёла была не

годъ, насъ удивитъ безмѣрное разстояніе, отдаляющее первую отъ послёдней: мы не найдемъ между ними ничего общаго, кроме того, что обѣ написаны съ жаромъ задушевнаго убѣжденія, и написаны человѣкомъ очень даровитымъ; но духъ и все содержаніе одной совершенно противоположны духу другой, какъ «Пѣсня о Калашниковѣ» составляетъ совершенную противоположность «Одѣ на взятіе Хотина»; но какъ между Ломоносовымъ и Лермонтовымъ найдется связь, если мы будемъ изучать писателей, бывшихъ имъ посредниками: нътъ нигдъ перерыва или пробъла, всякій новый шагъ впередъ основывается на предъидущемъ, такъ и критика Бѣлинскаго развивалась совершенно послѣдовательно и постепенно: статья объ «Очеркахъ Бородинскаго сраженія» противоположна стать в о «Выбранныхъ местахъ», потому что оне составляютъ две крайнія точки пути, пройденнаго критикою Бѣлинскаго; но если мы будемъ перечитывать его статьи въ хронологическомъ порядкѣ, мы нигдѣ не замѣтимъ крутаго перелома или перерыва; каждая последующая статья очень тесно примыкаеть къ предъидущей, и прогрессъ совершается, при всей своей огромности, постепенно и совершенно логически \*).

въ томъ, а въ необходимости новой столицы на берегу моря, которая дала бы намъ средство легко и удобно сноситься съ Европою. Въ этой мысли уже не было ничего случайнаго, ничего такого, что могло бы равно и быть и не быть, или быть иначе, нежели какъ было. Но для тёхъ, для кого не существуеть разумной необходимости великихъ историческихъ событій, мы, пожалуй, готовы признать важность вопроса: что было бы, еслибъ Домоносовъ основаль новую русскую литературу на народномъ началѣ?-и отвѣтимъ имъ, что изъ этого ровно ничего не вышло бы. Однообразныя формы нашей на. родной позвіи были достаточны для выраженія ограничевнаго содержанія племенной, естественной, непосредственной, полупатріархальной жизни старой Руси; но новое содержание не шло къ нимъ, не улегалось въ нихъ; для него необходимы были и новыя формы. Тогда опасевіе наше зависьло не отъ народности, а отъ европеизма; ради нашего спасенія, тогда необходимо было не задушить, не истребить (дёло или невозможное, или гибельное, если возможное) нашу народность, а, такъ сказать, задержать на время ся ходъ и развитіе, чтобы привить въ ея почвё новые элементы. Пока эти элементы относились въ нашимъ родными, какъ масло въ водъ, у насъ, естественно, все было реторикою: и нравы и-ихъ выраженіе-литература. Но туть было живое начало органическаго срощенія, черевъ процессъ усвоиванія, и потому янтература отъ абстрактнаго начала мертвой подражательности двигалась все къ живому началу самобытности».—(«Соврем.» 1847 г., № 1, стр. 7-9).

\*) «Чужое, извић взятое содержаніе никогда не можетъ вамбиеть, ни

Годичные обзоры русской литературы, которые постоянно дёлалъ Бѣлинскій, могутъ служить для насъ соединительными звеньями между первыми статьями и статьями, выразившими зрѣлыя и окончательныя его убѣжденія.

Обозрѣніе за 1840 годъ («Отеч. Зап.» 1841 г., № 1) начинается размышленіемъ о чрезвычайной бѣдности нашей литературы — мысль, которою внушена была первая изъ большихъ статей Бѣлинскаго-«Литературныя Мечтанія», напечатанная въ «Молвѣ». Но сознание этой обдности уже не вселяеть въ Белинскаго безна. дежности: сознание недостатка есть уже залогъ его исправления. Бѣлинскій вспоминаеть о томъ, какъ «летъ шесть тому назадъ» было высказано сомнивние въ существовании русской литературы, и, кратко пересказавъ содержаніе своихъ «Литературныхъ Мечтаній» (что и было нужно, потому что статья оставалась мало извѣстна, а въ исторіи развитія понятій о литературѣ была очень важнымъ фактомъ), останавливается на объяснении того, что называется литературою, и доходить до заключенія, что у насъ есть только начало литературы. Для существованія литературы необходима публика. Онъ опять объясняеть, что такое публика: это масса людей развитыхъ, сильно сочувствующихъ литературѣ, которая вы-

въ латературъ, ни въ жизни, отсутствія своего собственнаго, національнаго содержанія; но оно можеть переродиться въ него современемь, какъ пища, извић принимаемая человћкомъ, перерождается въ его кровь и плоть и поддерживаеть въ немъ силу, здоровье и жизнь. Не будемъ распространяться, какимъ образомъ это сдёлалось съ Россіею, созданною Петромъ, и русскою литературою, созданною Ломоносовымъ; но что это дъйствительно сдълалось и двлается съ ними-это исторический фактъ, истина фактически очевидная. Сравните басни Крылова, комедію Грибовдова, произведенія Пушкина, Лермонтова и, въ особенности, Гоголя,-сравните ихъ съ произведеніями Ломоносова и писателей его школы, и вы не увидите между ними ничего общаго, никакой связи. Между писателями, которыхъ мы поименовали выше, и между Ломоносовымъ и его школою, дъйствительно, нътъ ничего общаго, никакой связи, если сравнить ихъ, какъ дей крайности; но между ними сейчасъ же явится передъ вами живая кровная связь, какъ скоро вы будете изучать, въ хронологическомъ порядкъ, всъхъ русскихъ писателей отъ Ломоносова до Гоголя. Тогда вы увидите, что до Пушкина все движение русской литературы заключалось въ стремления, хотя и безсознательномъ освободиться отъ вліянія Ломоносова и сбливиться съ жизнію, съ действительностію, слёдова*тельно, сдёлаться самобытною*, надіональною русскою». -(«Соврем.» 1847, № 1, Крит., стр. 3-4).

ражаеть ихъ твердыя убъжденія. У насъ нёть еще и такой публики, но есть уже начало ея въ немногочисленныхъ образованныхъ людяхъ, которые разсвяны по Россіи; теперь они еще заслоняются массою людей неразвитыхъ, но скоро ихъ голосъ пріобрѣтеть уваженіе въ толпѣ, число ихъ увеличится. Далѣе онъ объясняетъ, что такое критика и почему критика «Отеч. Записокъ» возбуждаетъ недоумѣніе другихъ журналовъ, которые, впрочемъ, мало похожи на журналы. Развитіе этихъ элементарныхъ понятій занимаетъ почти всю статью; въ концѣ ея, не болѣе пяти страницъ удѣлены перечисленію замѣчательныхъ произведеній прошедшаго года.

Въ слѣдующемъ годичномъ обзорѣ (1841 года. «Отеч. Зап.» за 1812 г., № 1) двѣ трети страницъ посвящены обширному очерку исторіи русской литературы отъ Кантемира до Гоголя. Очеркъ этотъ имѣетъ форму разговора г. А. и г. В.; г. А., выражающій мнѣнія автора, говоритъ много новаго сравнительно съ «Литературнымн Мечтаніями». Бѣлинскій уже видитъ внутреннюю историческую послѣдовательность въ явленіяхъ нашей литературы; но все-таки содержаніе очерка имѣетъ очень тѣсное родство съ «Литературными Мечтаніями», и общая тема выражается впиграфомъ, взятымъ изъ Пушкина:

> Сокровища роднаго слова, (Замѣтятъ важные умы) Для лепетанія чужаго, Пренебрегля безумно мы, Мы любимъ музъ чужихъ игрушки, Чужихъ нарѣчій погремушки, А не читаемъ книгъ своихъ. — Да идь жъ окъ? Даеайте ихъ!

Съ обзоромъ предъидущаго года очеркъ этотъ имѣетъ еще болѣе близости, такъ что можетъ назваться подробнымъ развит!емъ нѣкоторыхъ страницъ его, которыя кратко исчисляли прежнихъ нашихъ писателей, и заключеніе очерка совершенно могло бы быть заключеніемъ и прошлогодней статьи:

"Вы говорите, что я нашель въ нашей литературё даже внутреннюю историческую послёдовательность: правда, но все это еще не составляеть литературы въ полномъ смыслё слова. Литература есть народное сознаніе, выражение внутренныхъ, духовныхъ интересовъ общества, которыми мы пока еще очень небогаты. Нёсколько человёкъ еще не составляеть общества, а нёсколько идей пріобретенныхъ знакомствомъ съ Европою, еще менее можетъ назваться національнымъ сознаніемъ. Наша публика безъ литературы: потому что въ годъ иять-шесть хорошихъ сочиненій на нѣсколько сотенъ дурныхъ-еще не литература; наша литература безъ публики. потому что наша публика что-то загадочное: одинъ читалъ Пушкина, другой въ восторгѣ отъ г. Бенедиктова, а третій быль безь ума оть мистерій г. Тимофбева; одинь понимаеть Гоголя, другой еще въ полномъ удовольстви отъ Марлинскаго, а третій не знаетъ ничего лучше романовъ гг. Зотова и Воскресенскаго... Театральные судьи равно хлопають и "Гамлету", и водевилямъ г. Коровкина, и "Парашѣ" г. Полеваго И не думайте, чтобъ это были люди разныхъ сферъ и классовъ общества,--нёть, они всё перемёшаны и перетасованы, какъ колода карть... Историческій ходъ свой наша литература совершила въ самой же себб: ся настоящею публикою быль самь питущій классь, и только самыя великія явленія вь литературѣ находили болѣе или менѣе разумный отзывъ во всей массѣ грамотнаго общества... Но будемъ смотръть на литературу просто какъ на постоянный предметь занятія публики, слёдовательно, какъ на безпрерывный рядъ литературныхъ новостей: что жь это за литература! Да занимайте вы десять должностей, утопайте въ практической двятельности, а на чтеніе посвятите время между объдомъ и кофе, — и тогда не на одинъ день останетесь вы безъ чтенія. Въ журналахъ все-переводы, а оригинальнаго развѣ три-четыре порядочныя повёсти въ годъ, да нёсколько стихотвореній, да книгъ съ полдюжины, включая сюда и ученыя-вотъ и все. Тогда, читая въ журналахъ статьи о процветанія русской литературы, по неволь восклицаете, протяжно завая: "Да гда жь онѣ?-давайте ихъ!" (Отеч. Зап." 1842 г. № 1. Крит., стр. 37-38).

Но надежды на будущее высказываются решительне, нежели въ прошлогоднемъ году:

"Въ нашей грустной эпохѣ много утѣшительнаго. Пора дѣтскихъ очарованій теперь миновалась безъ возврата и если теперь огромные авторитеты составляются иногда въ одинъ день, за то они часто и пропадаютъ безъ вѣсти на слёдующій же день... Теперь очень трудно стало прослыть за человёка съ дарованіемъ: такъ много писано во всёхъ родахъ, столько было опытовъ н попытокъ, удачныхъ и неудачныхъ, во всёхъ родахъ, что, действительно, надо что нибудь получить отъ природы, чтобъ обратить на себя общее вниманіе.... Пушкинъ и Гоголь дали намъ такіе критеріумы для сужденія объ изящномъ, съ которыми трудно отъ чего нибудь разъахаться... Хорошую сторону современной интературы составляеть и обращение ся къ жизни, къ дъйствительности: теперь уже всякое, даже посредственное, дарованіе силится изображать и описывать не то, что приснится ему во снъ, а то, что есть или бываеть въ обществь, въ дъйствительности. Такое направление много объщаетъ въ будущемъ. Но современная литература теряетъ оттого, что у ней нѣтъ головы; даже яркіе таланты поставлены въ какое то неловкое положеніе: ни одинъ изъ нихъ не можетъ стать первымъ и по необходимости теряется въ чисиъ, каково бы оно ни было. Гоголь давно ничего не печатаетъ; Лермонтова уже нътъ".

Произведеніямъ минувшаго года посвящено въ три или четыре раза болѣе мѣста, нежели въ прошлый разъ. Журналы оцѣниваются подробно; тонъ, которымъ говорится о нихъ, гораздо живѣе, нежели прежде: тогда Бѣлинскій въ общихъ чертахъ излагалъ свои понятія о недостаткахъ русской журналистики вообще, теперь касается частныхъ достоинствъ и недостатковъ каждаго журнала. О многихъ изъ вышедшихъ въ прошломъ году сочиненіяхъ говорится уже довольно подробно.

Изложивъ въ первыхъ двухъ отчетахъ свой общій взглядъ на русскую литературу, въ третьемъ, за 1842 годъ, («Отечественныя Записки» 1843 г., № 1) Бѣлинскій подробно говоритъ о русской критикѣ и почти исключительно занимается послѣднимъ (стало быть, имѣющимъ наиболѣе живаго интереса) періодомъ ея — романтическою критикою. До какой степени понятія его близки къ тѣмъ, которыя выражалъ онъ въ предъидущемъ году, можно убѣдиться, сличивъ съ послѣднею изъ приведенныхъ нами выписокъ слѣдующее мѣсто изъ третьяго отчета, заключающее въ себѣ характеристику новой литературы сравнительно съ литературою романтической эпохи:

"Послѣдній періодъ русской литературы, періодъ прозанческій, рѣзко отличается отъ романтическаго какою-то мужественною зрелостію. Если хотите, онъ не богать числомъ произведеній, но зато все, что явилось въ немъ посредственнаго в обыкновеннаго, все это или не пользовалось никакимъ успёхомъ, или имбло только успёхъ мгновенный; а все то немногое, что выходило изъ ряда обыкновеннаго, ознаменовано печатью зрвлой и мужественной силы, осталось навсегда и въ своемъ торжественномъ, победоносномъ ходе, постепенно пріобрѣтая вліяніе, прорѣзывало на почвѣ литературы и общества глубокіе слёды. Сближеніе съ жизнію, съ действительностію есть прямая причина мужественной зрелости последняго періода нашей литературы. Слово "идеаль" только теперь получило свое истинное значение. Прежде подъ этимъ словомъ равумёли что-то въ роде не любо не слушай, лать не мышай-какое-то соединеніе въ одномъ предметь всевозможныхъ добродьтелей или всевозможныхъ пороковъ. Если герой романа, такъ ужь и собой-то красавецъ, и на гитаръ играеть чудесно, и поеть отлично, и стихи сочиняеть, и дерется на всякомъ оружін, и силу имѣетъ необыкновенную:

> Когда жь о честности высокой говорить, Какимъ-то демономъ внушаемъ – Глаза въ крови, лицо горить, Самъ плачетъ, а мы всъ рыдаемъ\

Если же злодій, то не подходите близко: съйстъ, непремѣнно съйстъ васъ живаго, извергъ такой, какого не увидищь и на сценѣ Александринскаго Театра, въ драмахъ нашихъ доморощенныхъ трагиковъ... Теперь подъ "идеаломъ" разумѣютъ не преувеличеніе, не ложь, не ребяческую фантазію, а фактъ дійствительности, такой, какъ она есть; но фактъ, не списанный съ дійствительности, а проведенный черезъ фантазію поэта, озаренный свётомъ общаго (а не исключительнаго, частнаго и случайнаго) значенія, возведенный ез пераз созданія, и потому болѣе похожій на самого себя, болѣе върный самому себѣ, нежели самая рабская копія съ дійствительности вѣрна своему оригиналу. Такъ, на портретѣ, сділанномъ великимъ живописцемъ, человѣкъ болѣе похожъ на самого себя, чѣмъ даже на свое отраженіе въ дагерротипѣ, ибо великій живописецъ рѣзкими чертами вывель наружу все, что таится внутри того человѣка и что, можетъ быть, составляеть тайну для самого этого человѣка. Теперь дѣйствительность относится къ искусству и литературѣ, какъ почва къ растеніямъ, которыя она возращаетъ на своемъ донѣ.

Литературнымъ явленіямъ минувшаго года посвящена уже половина статьи. О «Мертвыхъ Душахъ» Бѣлинскій но хочеть говорить подробно, готовясь писать о нихъ отдѣльную статью; но то, что говоритъ онъ о нихъ, написано съ точки зрѣнія, очень сильно напоминающей разборъ «Ревизора», сдѣланный за три года:

Какъ мнѣніе публики, такъ и мнѣніе журналовъ о "Мертвыхъ Душахъ" раздёлились на три стороны: одни видять въ этомъ твореніи произведеніе, котораго хуже еще не писывалось ни на одномъ языкѣ человѣческомъ; другіе, наобороть, думають, что только Гомерь да Шевспирь являются, въ своихъ произведеніяхъ, столь великими, какимъ явился Гоголь въ "Мертвыхъ Душахъ"; третьи (самъ Бълинскій) думають, что это произведеніе действительно великое явленіе въ русской литературі, хотя и не идущее, по своему содержанію, ни въ какое сравнение съ въковыми всемирно-историческими творениями древнихъ и новыхъ дитературъ Западной Европы. Кто эти-одни, другіе и третьи, публика знаетъ, и потому мы не имбемъ нужды никого называть по имени. Всъ три мевнія равно заслуживають большаго вниманія и равно должны подвергаться разсмотрёнію, вбо каждое изъ нихъ явилось не случайно, а по необходимымъ причинамъ. Какъ въ числё изступленныхъ хвалителей "Мертвыхъ Душъ" есть люди, и не подозрѣвающіе въ простоть своего детскаго энтузіазма истиннаго значенія, слёдовательно, и истиннаго величія этого произведенія, такъ и въ числѣ ожесточенныхъ хулителей "Мертвыхъ Душъ" есть люди, которые очень и очень хорошо смекають всю огромность поэтическаго достоинства этого творенія. Но отсюда-то и выходить ихъ ожесточеніе. Нѣкоторые сами когда-то тянулись въ храмъ поэтическаго безсмертія; за новостію и дётствомъ нашей литературы, они имёли свою долю успёха, даже могли радоваться и хвалиться, что имѣютъ поклонниковъ, — и вдругъ является, неожиданно, непредвидѣнно, совершенно новая сфера творчества, особенный характерь искусства, всябаствіе

чего идеальныя и чувствительныя произведенія нашихъ поэтовъ вдругь оказываются ребяческою болтовнею, дётскими невинными фантазіями... Согласитесь, что такое паденіе, безъ натиска критики, безъ недоброжелательства журналовъ, очень и очень горько?... Другіе подвизались на сатирическомъ поприщѣ, если не съ славою, то не безъ выгодъ иного рода; сатиру они считали своей монополіей, смёхъ-исключительно имъ принадлежащимъ орудіемъ,---и вдругъ остроты ихъ не смѣшны, картины ни на что не похожи, у ихъ сатиры какъ будто повыпали зубы, охрипъ голосъ, ихъ уже не читаютъ, на нихъ не сердятся, они уже стали употребляться вмёсто какого-то аршина для измёренія бездарности... Что тутъ дёлать? перечинить перья, начать писать на новый ладъ?-но вѣдь для этого нуженъ талантъ, а его не купишь, какъ пучекъ перьевъ... Какъ хотите, а осталось одно: не признавать талантомъ виновника этого крутаго поворота въ ходъ литературы и во вкусъ публики, увърять публику что все написанное имъ-вздоръ, нельпость, пошлость.... Но это не помогаеть; время уже рёшило страшный вопросъ-новый таланть торжествуеть, молча, не отвѣчая на брани, не благодаря за хвалы.

"Твореніе, которое возбудило столько толковъ и споровъ, раздѣлило на котеріи и литераторовъ и публику, пріобрѣло себѣ и жаркихъ поклонниковъ и ожесточенныхъ враговъ, на долгое время сдѣлалось предметомъ сужденій и споровъ общества, — твореніе, которое прочтено и перечтено не только тѣми людьми, которые читаютъ всякую новую книгу или всякое новое произведеніе, сколько нибудь возбудившее общее вниманіе, но и такими лицами, у которыхъ нѣтъ ни времени, ни охоты читатъ стишки и сказочки, гдѣ несчастные любовники соединяются законными узами брака, по претерпѣніи разныхъ бѣдствій, и въ довольствѣ, почетѣ и счастіи проводятъ остальное время живни, твореніе, которое, въ числѣ почти 3,000 экземпляровъ, все разошлось въ какіе нибудь полгода; — такое твореніе не можетъ не быть неизмѣримо выше всего, что въ состояніи представить современная литература, не можетъ не произвести важнаго вліянія на литературу". ("Отеч. Зап. 1843 г., № 1. Крит. стр. 13—15).

Бѣлинскаго, какъ видимъ, еще занимаетъ болѣе всего эстетическій вопросъ: дѣйствительно ли Гоголь выше всѣхъ нашихъ писателей, и каковы отношенія его къ искусству. Главными причинами вражды отсталыхъ писателей противъ Гоголя онъ находитъ литературные разсчеты и, очевидно, еще полагаетъ, что отношенія Гоголя къ нашей жизни не такъ сильно возбуждаютъ ненависть отсталыхъ критиковъ, какъ эти разсчеты. Однако же, онъ уже замѣчаетъ, что по поводу «Мертвыхъ Душъ» не только писатели, но публика раздѣлилась на враждебныя партіи, говоритъ, что «Мертвыя Души» вовсе не то, что «сказочки, въ которыхъ несчастные любовники соединяются законными узами брака».

Отвлеченный элементь кажется все еще силень; но прямо за мнѣніемь о «Мертвыхь Душахь» слѣдуеть (стр. 15) отзывь о собраніи стяхотвореній одного изъ нашихъ поэтовъ, который прежними опытами показалъ способность писать прекрасныя антологическія стихотворенія. Бѣлинскій въ этомъ отзывѣ уже прямо говоритъ, что безъ «живаго, кровнаго сочувствія къ современному міру» нельзя быть въ наше время замѣчательнымъ поэтомъ.

Очерки исторіи русской литературы, представленные Бѣлинскимъ въ первыхъ двухъ его годичныхъ обозрѣніяхъ, останавливались на поэтахъ эпохи Пушкина. Въ четвертомъ обозрѣнія («Русская литература за 1843 годъ». — «Отечественныя Записки» 1844 г., N 1) онъ даетъ очеркъ дѣятельности нашихъ прозаиковъ, явившихся въ послёднюю половину пушкинскаго періода, потому четвертый отчеть его является какъ бы продолженіемъ втораго. Сравнивая ихъ, можно найти много параллельныхъ мѣстъ; отъ третьяго отчета четвертый отличается еще меньше, по своему духу. Мы не будемъ представлять примъровъ тожества въ направлении того и другаго, довольно того, что мы уже дёлали это два раза, и каждый желающій легко можетъ къ выпискамъ, приведеннымъ у насъ въ доказательство близости каждаго слѣдующаго отчета съ предъидущимъ, отъискать десятки подобныхъ местъ. Но Гоголь занимаеть въ четвертомъ обзорѣ болѣе мъста, нежели все общее обозрѣніе прошедшаго періода прозаической литературы. Мнѣніе, высказанное о немъ Бѣлинскимъ въ предъидущемъ году, сохраняется совершенно; но особенное развитіе получають прежнія краткія замѣчанія о томъ, что «Мертвыя Души» должны имѣть рѣшительное вліяніе на литературу и публику; слово «должны имѣть», конечно, уже замѣняется словомъ «имѣютъ», и къ прежнимъ объясненіямъ негодованія, во многихъ возбужденнаго Гоголемъ, присоединяется новая, на которую въ прошедшемъ году былъ сдѣланъ только легкій намекъ, теперь же она является на первомъ планѣ. Эта причина-живость и мѣткость гоголева комизма:

"Прежде сатира смѣло разгуливала между народомъ, середи бѣлаго дня в даже не заботились объ инкогнито, но прямо и открыто называлась своимъ собственнымъ именемъ, т. е. сатирою, —и никто не сердился на нее, никто даже не замѣчалъ ея гримасъ и кривляній. Отчего это? — оттого, что никто не узнавалъ себя въ ней; оттого, что она нападала на пороки общіе, которыхъ всякій имѣетъ полное право не принять на свой счетъ; оттого, что она была книгою, печатною бумагою, невиннымъ школьнымъ упражненіемъ по классу реторики… И давно-ли правоописательные, *нравственно-сатирическ*іе романы, юмористическія статъй и статейки являлись

318

стаями, какъ вороны на крышахъ домовъ, каркая на проходящихъ во все воронье гордо?--- и на нихъ никто не сердился, даже какъ сердятся лётомъ на докучныхъ мухъ. Сочинитель гордо называлъ себя сатирикомъ, гонителемъ людскихъ порововъ, — и гонимые люди безъ боязни подходили къ своему гонителю, къ дряхлому, беззубому бульдогу, гладили его по толстой и лоснящейся шећ и охотно кормили его избыткомъ своей трапезы. Отчего это?-оттого, что пороки, которые гналъ сатирикъ, были совсѣмъ не пороки, а развѣ отвлеченныя идеи о порокахъ, реторическія тропы и фигуры. Это были своего рода бараны и медьницы, съ которыми храбро и отважно сражался сатирическій донъ-Кихотъ, - такъ же, какъ добродетель, за которую онъ ратовалъ, была для него воображаемою Дульцинеею, а для другихъ-толстою, безобразною коровницею. Теперь нёть сатиры, и только развё какой-нибудь старый сочинитель ръшится величаться вышедшимъ изъ моды именемъ "сатирика": теперь пишутся романы в повёсти, безъ всякихъ сатирическихъ намъреній и цёлей,--а, между темь, всё на нихъ сердятся. Отчего же это?--оттого, что теперь и великіе и малые таланты, и посредственность и бездарность - всв стремятся изображать действительныхъ, не воображаемыхъ людей; но такъ какъ действительные люди обитають на земль и въ обществь, а не на воздухь, не въ облакахъ, гдѣ живутъ призраки, то, естественно, писатели нашего времени, виѣсть съ людьми изображають и общество. Общество также – начто дайствительное, а не воображаемое, и потому его сущность составляють не одни костюмы и прически, но и нравы, обычая, понятія, отношенія и т. д. Человікъ, живущій въ обществь, зависить отъ него и въ образь мыслей и въ образь его дъйствованія. Писатели нашего времени не могуть не понимать этой простой, очевидной истины, и потому, изображая человѣка, они стараются вникать въ причины, отчего онъ таковъ или не таковъ, и т. д. Вслъдствіе этого, естественно, они изображають не частныя достоинства или недостатки, свойственные тому или другому лицу, отдёльно взятому, но явленія общія. Большинство же публики именно тамъ-то и видитъ личности, гдъ ихъ нетъ и быть не можетъ. Прежніе такъ называемые сатирики именно списывали съ извѣстныхъ имъ лицъ и казались въ глазахъ всѣхъ не подлежащими упреку къ личностямъ. И это очень понятно: сами оригиналы не узнавали себя въ снятыхъ съ нихъ копіяхъ, потому что сатирики не могли печатно касаться обстоятельствъ того или другого лица и ограничивались общими чертами пороковъ, слабостей и странностей, которыя, будуми отвлечены отъ живой личности, преврашались въ образы безъ липъ. Притомъ же, эти сатирики смотрѣли на порокя и слабости людей, какъ на что-то принадлежащее тому или другому индивидувльному лицу, какъ на что-то произвольное, что это лицо могло имъть и не имъть по своей волъ и что пріобръсти или отчего избавиться оно легко могло по прочтении убъдительной сатиры, гдъ ясно, по пальцамъ, доказана выгода и сладость добродѣтели и опасныя, пагубныя слёдствія порока. Вотъ почему эти добрые сатирики брали человѣка, не обращая вниманія на его воспитание, на его отношения къ обществу, и тормошвли на досугѣ это созданное ихъ воображеніемъ чучело. Въ основаніе своего сатирическаго донъкихотства они положные общественную нравственность, добродушно на полозревая того, что ихъ сатиры, опирающіяся на общественность, ужасно проти-

ворѣчили этой нравственности. Такъ, напримѣръ, въ числѣ первыхъ добродѣтелей они полагали безусловное повиновение родительской власти и въ то же время толковали юношеству, что бракъ по разсчету - дёло безиравственное, что низкопоклонство, лесть изъ выгодъ, взяточничество и казнокрадство-тоже діла безнравственныя. Очень хорошо; но что же иному юноші ділать, если онъ съ малолътства, почти съ материнскимъ молокомъ, всосалъ въ себя мистическое благоговёніе въ доходнымъ должностямъ, теплымъ мёстамъ, въ значительности въ обществѣ, къ богатству, къ хорошей партіи, блестящей карьерѣ; если его младенческій слухъ былъ оглушенъ не словами любви, чести самоотверженія, истины, а словами: взяль, получиль, пріобриль, надуль и т. п.? Положимъ, что такому юношѣ природа не отказала въ человѣческихъ чувствахъ и стремленіяхъ; положимъ, что въ немъ пробудилась любовь къ достойной, но бѣдной, простаго званія дѣвушкѣ,--любовь, запрещающая ему соединиться съ противною ему богатою дурою, на которой, по разсчетамъ, привазывають ему жениться; положимь, что въ юношѣ пробудилось человѣческое достоинство, запрещающее ему кланяться богатому плуту или чиновному негодяю; положимъ, что въ немъ пробудилась совёсть, запрещающая употреблять во зло ввѣренные ему высшею властію вѣсы правосудія и расхищать ввѣренныя его безкорыстію общественныя суммы: что ему туть ділать? Сатирикъ не затруднится отъ такого вопроса и, не задумавшись, отвѣтитъ: "жениться на предметѣ любви своей, служить честно и върно отечеству..." Прекрасно; но гдѣ же повиновеніе родительской власти, гдѣ уваженіе къ родительскому благословению, на въки нерушимому, гдъ страхъ тяжкаго отцовскаго проклятия?... И потомъ, гдъ уважение къ общественному миънию, къ общественной нравственности? Вѣдь общество не спрашиваетъ васъ, по любви или не по любви женились вы, а спрашиваетъ, сколько вы взяли за женою, и приличная ли она вамъ партія, общество не спрашиваетъ васъ, какимъ образомъ сділанись вы богачемъ, когда ему извъстно, что вашъ батюшка не оставилъ вамъ ни копѣйки, а за супругою вы взяли не Богъ знаетъ что, или и вовсе ничего не взяли: общество знаеть только, что вы богачь, и потому считаеть вась очень хорошимъ-"благонамъреннымъ" человъкомъ... Послушайся нашъ юноша сатирика, чтобы вышло? - отецъ его бросилъ бы, жалуясь на неповиновение и презрѣніе къ его власти, потомъ онъ прошелъ бы, съ женою и дѣтьми, черезъ всё мытарства, черезъ всё униженія голодной, неопрятной, оборванной бёдности; видьлъ бы къ себѣ презрѣніе общества, а за свою правоту, за свое безкорыстіе быль бы заклеймень оть всёхь страшными названіями безпокойнаго, опаснаго и "неблагонамъреннаго" человъка, вольнодумца, и проч., и проч. И неужели вы, "благонамъренные" сатирики, бросите въ него камень осужденія, если, истощась и обезсилѣвъ въ тяжелой и безплодной борьбѣ, онъ дойлеть до страшнаго убѣжденія, что его бѣдность, его несчастія—необходимыя слёдствія отцовскаго гнёва, заслуженная кара за презрёніе общественнаго мнѣнія и общественной нравственности?... Но, къ счастію или къ несчастію,--не знаемъ, право-такіе случая весьма рідки, какъ исключенія изъ общаго правила. По большей части бываетъ такъ: юноша не долго колеблется между любовью и выгодною женитьбою, между "завиральными идеями" о безкорысти и правоть и уважениемъ общества: онъ женится на комъ прикажутъ дражайшіе родители, живеть съ женою, какъ всё, т. е. прилично содержить ее, воспитываеть дётей своихъ, какъ всё, т. е. прилично кормить и одёваеть ихъ, учить по французски и танцовать, а послё этого перваго и важнёйшаго періода воспитанія отдаеть въ учебное заведеніе, потомъ выгодно пристроиваетъ въ службу, выгодно женитъ (или выдаетъ замужъ) и, умирая, отказываетъ имъ "благопріобрѣтенное" по службѣ вмѣніе. И что же? Въ началѣ его поприща всё превозносять его, какъ почтительнаго сына, въ концё поприща - какъ нъжнаго супруга, примърнаго отца, "благонамъреннаго" чиновника и заключають такъ: "вотъ что значить уважение къ общественной нравственности! вотъ что значитъ родительское благословеніе, навѣки нерушимое"! Итакъ, нашъ "благонамбренный" сатирикъ, бичъ пороковъ, самымъ нелбпымъ образомъ противоркчиль самому себь: поставивь выше всяхь добродётелей повиновение не Богу, не истинѣ, а эгоистическимъ разсчетамъ, онъ въ то же время училъ юношу следовать свободному выбору сердца, каке знамению благословения Божия, и запрещаль ему торговать священныйшими склонностями своей души; поставивъ выше всякой награды любовь и уважение общества, онъ въ то же время училъ юношу оскорблять основныя правила этого самаго общества... Впрочемъ, онъ это дълалъ, самъ не зная, что дълаетъ и потому его сатиры не производили никакихъ слёдствій.

Надобно обратить вниманіе особенно на послѣднюю половину этого отрывка: она написана въ духѣ совершенной положительности.

Общая часть пятаго обозрѣнія («Отечественныя Записки» 1845 г., № 1) представляеть сводь того, что было говорено во второмь и четвертомь. Она можеть казаться чистымъ повтореніемъ сказаннаго Бѣлинскимъ въ первыхъ трехъ обозрѣніяхъ; но кто внимательнѣе всмотрится въ эти очень сходныя мысли, замѣтить значительную разнипу между понятіями, какія имѣлъ Бѣлинскій въ 1842, и какія имѣлъ онъ въ 1845. Труднѣе замѣтить различіе между 1844 и 1845 годами; но и тутъ есть движеніе впередъ. Чтобы показать его въ примѣрѣ, взятомъ на удачу, приводимъ самое начало пятаго обозрѣнія:

"Вотъ уже пятое обозрѣніе годоваго бюджета русской литературы представляемъ мы нашимъ читателямъ. Обязавшись передъ публикою быть вѣрнымъ зеркаломъ русской литературы, постоянно отдавая отчетъ во всякой вновь выходящей въ Россіи книгѣ, во всякомъ литературномъ явленіи, "Отечественныя Записки" не вполнѣ выполнили бы свое назначеніе—быть полною и подробною лѣтописью движенія русскаго слова, еслибъ не вмѣнили себѣ въ обязанность этихъ годичныхъ обозрѣній, въ которыхъ обо всемъ, о чемъ впродолженіе цѣлаго года говорилось, какъ о настоящемъ, говорится какъ о що-

21

шедшемъ, и въ которыхъ всѣ отдѣльныя и разнообразныя явленія пѣлаго года подводятся подъ одну точку зрвнія. Не ставимъ себѣ этого въ особенную заслугу, потому что видимъ въ этомъ тольво должное выполнение добровольно принятой на себя обязанности; но не можемъ не замѣтить, что подобная обязанность довольно тяжела. Читатели наши знають, что большая часть этихъ годичныхъ обозрѣній постоянно наполнялась разсужденіями вообще о русской литературѣ и, слѣдовательно, о всѣхъ русскихъ писателяхъ, отъ Кантемира и Ломоносова до настоящей минуты; а взглядъ на прошлогоднюю литературуглавный предметь статьи, всегда занималь ей меньшую часть. Подобныя отступленія отъ главнаго предмета необходимы по двужъ причинамъ: во первыхъ, потому, что настоящее объясняется только прошедшимъ, и потому, что по поводу пѣлой русской литературы еще можно написать не одно, а даже и нѣсколько статей, болѣе или менѣе интересныхъ; но о русской литературѣ за тотъ или другой годъ, право, не о чемъ слишкомъ много или слишкомъ интересно разговориться. И это-то составляетъ особенную трудность подобныхъ статей. Легко пересчитывать богатства истинныя или мнимыя, много можно говорить о нихъ; но что сказать о бъдности, близкой къ нищетъ? Да, о совершенной нищеть, потому что теперь ньть уже и мнимыхъ, воображаемыхъ богатствъ. А, между тъ́мъ, о чемъ же говорить журналу, если ему уже нечего говорить о литературъ? Вѣдь у насъ литература составляетъ единственный интересъ, доступный публикь, если не упоминать о преферансь, говоря о немногихъ, исключительныхъ и какъ бы случайныхъ ея интересахъ. Итакъ, будемъ же говорить о литературѣ, - и если, читатели, этотъ предметъ уже кажется вамъ нѣсколько истощеннымъ и слишкомъ часто истощаемымъ, если толки о немъ уже доставляютъ вамъ только то магнитическое удовольствіе, которое такъ близко въ усыплению, -- поздравляемъ васъ съ прогрессомъ и пользуемся случаемъ увѣрить васъ, что мы, въ свою очередь, совсѣмъ не чужды этого прогресса, и что, въ этомъ отношения, вы не правы, если вздумаете упрекнуть насъ въ отсталости отъ духа времени и въ наивной запоздалости касательно его витересовъ... Еще разъ: будемъ разсуждать о русской литературь-предметь и новый и любопытный"... ("Отечественныя Записки" 1845 г., № 1, стр. 1-2).

Эта иронія, съ которою говорить Бѣлинскій о своихъ обозрѣніяхъ, о своей обязанности критика—чувство, совершенно различное отъ сарказма, съ которымъ онъ говорилъ въ 1841 году о русской литературѣ, самъ будучи совершенно доволенъ тѣмъ, что изобличаетъ эту бѣдность. Теперь онъ груститъ уже не о бѣдности русской литературы: ему грустно, что надобно разсуждать объ этой литературѣ; онъ чувствуетъ, что границы литературныхъ вопросовъ тѣсны, онъ тоскуетъ въ своемъ кабинетѣ, подобно Фаусту: ему тѣсно въ этихъ стѣнахъ, уставленныхъ книгами, — все равно, хорошими или дурными; ему нужна жизнь, а не толки о достоинствахъ поэмъ Пушкина или недостаткахъ повъстей Марлинскаго и Полеваго.

И действительно: главный предметь его статьи—стихотворенія Языкова и г. Хомякова, которыя привлекли его вниманіе вовсе не по эстетическимъ соображеніямъ: нельзя же было, въ самомъ дель, опасаться, что наши поэты стануть образцы художественности видеть не въ произведеніяхъ Пушкина и Лермонтова, а въ стихотвореніяхъ Языкова и г. Хомякова, и начнуть подражать ихъ манерв; этой опасности вовсе не предвиделось, но важно было отношеніе стихотвореній Языкова и г. Хомякова къ нашей жизни.

Неудовлетворительность литературныхъ вопросовъ для Бѣлинскаго отразилась въ слѣдующемъ году и на самомъ объемѣ его обзора: шестой отчетъ его («Отечественныя Записки» 1846 г., № 1) очень коротокъ въ сравненіи съ предъидущими. Въ главныхъ частяхъ своихъ, онъ представляетъ развитіе нѣкоторыхъ страницъ предъидущаго обозрѣнія, говорившихъ, что только та мысль можетъ назваться мыслью, которая имѣетъ тѣсное родство съ жизнью. Вотъ, напримѣръ, отрывокъ, тѣсную связь котораго съ предъидущимъ обозрѣніемъ легко замѣтитъ каждый читатель.

«Въ наше время, — говоритъ Бълинскій, — особенно много людей мечтающихъ и разсуждающихъ, о которыхъ, впрочемъ, не всегда можно сказать, чтобы они были въ то же время и мыслящими людьми. Не жить, но мечтать и разсуждать о жизни вотъ въ чемъ заключается ихъ жизнь.

"Между этими "романтиками" бывають люди умные, даже очень, хотя и безплодно умные. Они толкують не о чувствахь и не о себѣ только: они разсуждають вообще о жизни. Стремленіе весьма похвальное, когда оно имѣеть прочную основу, практическій характерь! Но романтики вообще враги всего практическаго, которое они съ презрѣніемъ отдали на долю "толпы", не понимая въ своемъ ослѣпленіи, что всякій геній, всякій великій дѣятель есть человѣкъ практическій, хотя бы онъ дѣйствоваль даже въ сферѣ отвлеченнаго мышленія. Разладъ съ дѣйствительностью—белѣзнь этихъ людей. Въ дни кипучей, полной силами юности, когда надо жить, надо спѣшить жить, они, вмѣсто этого, только разсуждаютъ о жизни. Нѣкоторые изъ нихъ спохватываются, но поздно: именно въ то время, когда человѣкъ не годится уже ни на что лучшее, какъ только на то, чтобъ разсуждать о жизни, которой онъ никогда не зналъ, никогда не извѣдалъ. Толпа живетъ не мысля и оттого живетъ пошло; но мыслить, не живя—развѣ это лучше? развѣ это не такая же или даже еще не большая уродливость?. "Но теперь всё заговорнии о дёйствительности. У всёхъ на языкё одна. и та же фраза: "надо дёлать"! И, между тёмъ, все-таки никто ничего не дёлаетъ! Это показываетъ, что во что бы ни нарядился романтикъ, онъ все останется романтикомъ. Не понимая этого, романтики обёнии руками начали хвататься за маски и костюмы,—и вышелъ пестрый маскарадъ, гдё на одинъ вечеръ такъ легко быть чёмъ угодно — и туркомъ, и жидомъ, и рыцаремъ. Нёкоторые, говорятъ, не шутя надёли на себя терликъ, охабень и шапку мурмолку; болёе благоразумные довольствуются только тёмъ, что ходятъ дома въ татарской ермолкѣ, татарскомъ халатѣ и желтыхъ сафьянныхъ сапожкахъ—все же историческій костюмъ! Назвались они "партіями" и думаютъ, что дѣлать значитъ — разсуждать на пріятельскихъ вечерахъ о томъ, что только они — удивительные люди, и что кто думаетъ не по ихъ, тотъ бродитъ во тьмѣ.

"Во всемъ этомъ видно одно: стремленіе жить мимо жизни, глубокій внутренній разладъ съ дъйствительностью". ("Отечественныя Записки 1846 г., № 1. Критика, стр. 3-4).

«Взглядъ на русскую литературу 1846 года» былъ помѣщенъ уже не въ «Отечественныхъ Запискахъ», какъ первые шесть годичныхъ обзоровъ, а въ «Современникѣ». На этомъ внѣшнемъ раздѣлѣ дѣятельности Бѣлинскаго мы и остановимся теперь, потому что въ развитіи его съ 1841 года нельзя найти внутреннихъ крутыхъ поворотовъ, по которымъ можно было бы точно опредѣлить границы между двумя періодами его самостоятельной дѣятельности, указанными въ началѣ нашей статьи.

## приложеніе.

Отрывки изъ послёдней статьи Бёлинскаго: «Взглядъ на русскую литературу 1847 года». («Современникъ» 1848 г., №№ 1 и 3).

"Остается упомянуть еще о нападкахъ на современную литературу и на натурализмъ вообще съ эстетической точки зрвнія, во имя чистаго искусства, которое само себѣ цѣль и внѣ себя не признаетъ никакихъ цѣлей. Въ этой мысли есть основаніе; но ея преувеличенность замѣтна съ перваго взгляда. Мысль эта чисто нѣмецкаго происхожденія; она могла родиться только у народа созерцательнаго, мыслящаго и мечтающаго, и никакъ не могла бы явиться у народа практическаго, общественность котораго для всёхъ и каждаго представляеть широкое поле для живой діятельности. Что такое чистое искусство, этого хорошо не знають сами поборники его, и оттого оно является у нихъ какымъ-то идеаломъ, а не существуетъ фактически. Оно въ сущности есть дурная крайность другой дурной крайности, т. е. искусства дидактическаго, поучительнаго, холоднаго, сухаго, мертваго, котораго произведенія не иное что, какъ реторическія упражненія на заданныя темы. Безъ всякаго сомнѣнія, искусство прежде всего должно быть искусствомъ, а потомъ уже оно можетъ быть выраженіемъ духа и направленія общества въ извѣстную эпоху. Какими бы прекрасными мыслями ни было наполнено стихотвореніе, какъ бы ни сильно отзывалось оно современными вопросами, но если въ немъ нётъ поэзіи, въ немъ не можетъ быть ни преврасныхъ мыслей и никакихъ вопросовъ, и все, что можно замѣтить въ немъ, это развѣ прекрасное намѣреніе, дурно выполненное. Когда въ романѣ или повѣсти нѣтъ образовъ и лицъ, нѣтъ характеровъ, натъ ничего *типическаго,*-какъ бы варно и тщательно ни было списано СЪ НАТУДЫ ВСС, ЧТО ВЪ НОМЪ РАЗСКАЗЫВАСТСЯ, ЧИТАТСЛЬ НС НАЙДОТЪ ТУТЪ НИКАкой натуральности, не замётить ничего вёрно подмёченнаго, ловко схваченнаго. Лица будуть перемѣшиваться между собою въ его глазахъ; въ разсказѣ онъ увидить путаницу непонятныхъ происшествій. Невозможно безнаказанно нарушать законы искусства. Чтобы списывать върно съ натуры, мало умъть писать, т. е. владёть искусствомъ писда или писаря; надобно умёть явленія дъйствительности провести черезъ свою фантазію, дать имъ новую жизнь. Хорошо и върно изложенное слъдственное дъло, имъющее романический интересъ, не есть романъ, и можеть служить развѣ только матеріаломъ для романа, т. е. подать поэту поводъ написать романъ. Но для этого онъ долженъ проникнуть мыслію во внутреннюю сущность дбла, отгадать тайныя душевныя побужденія, заставившія эти лица действовать такъ, схватить ту точку этого діла, которая составляеть центрь круга этихь событій, даеть имь смысль чегото единаго, полнаго, целаго, замкнутаго въ самомъ себе. А это можетъ сделать только поэтъ. Кажется, чего бы легче было върно списать портретъ человѣка? И иной цѣлый вѣкъ упражняется въ этомъ родѣ живописи, а все не можеть списать знакомаго ему лица такъ, чтобы и другіе узнали, чей это пор-

треть. Умѣть списать вѣрно портретъ есть уже своего рода таланть; но этимъне оканчивается все. Обыкновенный живописецъ сделалъ очень сходно портретъ вашего знакомаго; сходство не подвергается ни малбишему сомнѣнію въ томъ смыслѣ, что вы не можете не узнать съ разу, чей это портретъ, а все какъ-то недовольны имъ, вамъ кажется, будто онъ и похожъ на свой оригиналь и не похожъ на него. Но пусть съ него же сниметь портреть Тырановъ или Брюловъ — и вамъ покажется, что зеркало далеко не такъ върно повторяеть образъ вашего знакомаго, какъ этотъ портретъ, потому что это будетъ. уже не только портретъ, но и художественное произведеніе, въ которомъ схвачено не одно внёшнее сходство, но вся душа оригинала. Итакъ, вёрно списывать съ дъйствительности можетъ только талантъ, и какъ бы ни ничтожнобыло произведение въ другихъ отношенияхъ, но чёмъ болёе оно поражаетъ вёрностію натурь, тыть несомньние таланть его автора. Что не все должно оканчиваться верностію натуре, особенно въ поэзіи, — это другой вопросъ. Въ живописи, по свойству и сущности этого искусства, одно умѣнье вѣрно писать съ натуры можетъ служить часто признакомъ необыкновеннаго таланта. Въ поэзія это не совсёмъ такъ: не умёя вёрно писать съ натуры, нельзя быть поэтомъ, но и одного этого умѣнья тоже мало, чтобъ быть поэтомъ, по крайней мёрё, замечательнымъ.

"Но, вполнѣ признавая, что искусство прежде всего должно быть искусствомъ, мы темъ не менее думаемъ, что мысль о какомъ-то чистомъ, отрешенномъ искусствѣ, живущемъ въ своей собственной сферѣ, не имѣющей ничего общаго съ другими сторонами жизни, есть мысль отвлеченная, мечтательная. Такого искусства никогда и нигдъ не бывало. Везъ всякаго сомнънія. жизнь разлёляется и подраздёляется на множество сторонь, имеющихъ свою самостоятельность; но эти стороны сливаются одна съ другою живымъ образомъ, и нѣтъ между ними рѣзкой раздѣляющей ихъ черты. Какъ ни дробите жизнь, она всегда едина и цёльна. Говорять: для науки нуженъ умъ и разсудовъ, для творчества — фантазія, и думають, что этимъ порѣшили дѣло начисто, такъ что хоть сдавай его въ архивъ. А для искусства не нужно ума и разсудка? А ученый можеть обойтись безъ фантазіи? Неправда! Истина въ томъ, что въ искусствѣ фантазія играстъ самую дѣятельную и первенствующую роль; а въ наукв — умъ и разсудокъ. Бываютъ, конечно, произведения поэзіи, въ которыхъ ничего не видно, кромѣ сильной блестящей фантазіи; но это вовсе не общее правило для художественныхъ произведеній. Въ твореніяхъ Шекспира не знаешь, чему больше дивиться-богатству ли творческой фантазіи, или богатству всеобъемляющаго ума. Есть роды учености, которые не только не требують фантазіи, въ которыхъ эта способность могла бы только вредить; но никакъ этого нельзя сказать объ учености вообще. Искусство есть воспроизведение действительности, повторенный, какъ бы вновь созданный міръ; можетъ ли же оно быть какою-то одинокою, изолированною отъ всёхъчуждыхъ ему явленій діятельностію? Можетъ ли поэтъ не отразиться въ своемъ произведении, какъ человѣкъ, какъ характеръ, какъ натура, — словомъ, какъ личность? Разумвется, натъ, потому что и самая способность изображать явленія дёйствительности безъ всякаго отношенія въ самому себя-есть оцятьтаки выражение натуры поэта. Но и эта способность имветъ свои границы. Личность Шекспира просвъчиваетъ сквозь его творения, хотя и кажется, что онъ такъ же равнодушенъ къ изображаемому имъ міру, какъ и судьба, спа-

сающая или губящая его героевъ. Въ романахъ Вальтера Скотта невозможно не увидёть въ авторё человёка болёе замёчательнаго талантомъ, нежели сознательно-широкимъ пониманіемъ жизни, тори, консерватора и аристократа по убъждению и привычкамъ. Личность поэта не есть что нибуль безусловное. особо стоящее, внѣ всякихъ явленій извнѣ. Поэтъ прежде всего --- человѣкъ, потомъ гражданинъ своей земли, сынъ своего времени. Духъ народа и времени на него не могуть дайствовать менье, чамь на другихъ. Шекспирь быль поэтомъ старой и веселой Англін, которая, впродолжение немногихъ лётъ, вдругъ сдѣзалась суровою, строгою, фанатическою. Пуританское движеніе имѣло сильное вліяніе на его послёднія произведенія, наложивъ на нихъ отпечатокъ мрачной грусти. Изъ этого видно, что родись онъ десятилѣтіями двумя позже, геній его остался бы тоть же, но характерь его произведеній быль бы другой. Поэзія Мильтона явно произведеніе его эпохи: самъ того не подозрѣвая, онъ въ лиць своего гордаго и мрачнаго сатаны написаль апоееозу возстанія противъ авторитета, хотя и думалъ сдёлать совершенно другое, Такъ сильно действуетъ на поэзію историческое движеніе обществъ.

"Въ наше время, искусство и литература больше, чёмъ когда либо прежде сділались выраженіемъ общественныхъ вопросовъ, потому что въ наше время эти вопросы стали общее, доступные всымь, ясные, сдылались для всыхь интересомъ первой степени, стали во главѣ всѣхъ другихъ вопросовъ. Это разумбется, не могло не измѣнить общаго направденія вскусства во вредъ ему. Такъ самые геніальные поэты, увлекаясь рёшеніемъ общественныхъ вопросовъ, удивляють иногда теперь публику сочиненіями, которыхъ художественное достоинство нисколько не соотвётствуеть ихъ таланту или, по крайней мёрь, обнаруживается только въ частностяхъ, а цёлое произведение слабо, растянуто, вяло, скучно. Вспомните романы Жоржа Санда: Le Meunier d'Angibault, Le Pêché de Monsieur Antoine, Isidore. Но и здъсь бъда произощи собственно не отъ вліянія современныхъ общественныхъ вопросовъ, а оттого, что авторъ существующую действительность хотёль замёнить утопіею, и вслёдствіе этого заставиль искусство изображать мірь, существующій только въ его воображеніи. Такимъ обравомъ, вмѣстѣ съ характерами возможными, съ лицами, всёмъ знакомыми, онъ вывелъ характеры фантастические, лица небывалыя, и романъ у него, смѣшался со сказкою, натуральное заслонилось неестественнымъ, поэзія смъщалась съ реторикою. Но изъ этого еще нътъ причины вонить о падения искусства: тоть же Жоржь Сандь посль Le Meunier d'Angibault написаль Teверино, а послѣ Изидоры в Le Pêché de Monsieur Antoine — Лукрецію Флоріани. Порча искусства всябдствіе вліянія современныхъ общественныхъ вопросовъ могла бы скорбе обнаружиться на талантахъ низшей степени; но и туть она обнаруживается только въ неумения отличать существующее отъ небывалаго, возможное отъ невозможнаго, и еще более-въ страсти къ мелодрамѣ, къ натянутымъ эффектамъ. Что особенно хорошо въ романахъ Евгенія Сю?-врныя картины современнаго общества, въ которыхъ больше всего видно.

вліяніе современныхъ вопросовъ. А что составляеть ихъ слабую сторону, портить ихъ до того, что отбиваеть всякую охоту читать ихъ? — Преувеличенія, мелодрама, эффекты, небывалые характеры въ родѣ принца Родольфа, — словомъ, все ложное, неестественное, ненатуральное, —а все это выходить отнюдь не изъ вліянія современныхъ вопросовъ, а изъ недостатка таланта, котораго хватаетъ только на частности, и никогда на цълое произведеніе. Съ другой стороны, мы можемъ указать на романы Диккенса, которые такъ глубоко прсникнуты задушевными симпатіями нашего времени, и которымъ это нисколько не мѣщаетъ быть превосходными художественными произведеніями.

"Мы сказали, что чистаго, отрѣшеннаго, безусловно, или, какъ говорятъ философы, абсолютнаго искусства никогда и нигдъ не бывало. Если нъчто подобное можно допустить, такъ это развѣ художественныя произведенія тѣхъ эпохъ, въ которыя искусство было главнымъ интересомъ, исключительно занимавшимъ образованнъйшую часть общества. Таковы, напримъръ, произведения живописи итальянскихъ школъ въ XVI столътіи. Ихъ содержаніе, повидимому, преимущественно религіозное; но это большею частію миражъ, и на самомъ излѣ предметъ этой живописи---красота какъ красота, больше въ пластическомъ ни классическомъ, нежели въ романическомъ смыслѣ этого слова. Возьмемъ, напримъръ, мадонну Рафаэля. этотъ chef d'oeuvre итальянской жизни XVI въка. Кто не помнить статьи Жуковскаго объ этомъ дивномъ произведении, кто съ молодыхъ лётъ не составилъ себѣ о немъ понятія по этой статьѣ? Кто, стало быть, не былъ увѣренъ, какъ въ несомнѣнной истинѣ, что это произведеніе по превосходству романическое, что лицо мадонны-высочайшій идеаль той неземной красоты, которой таинство открывается только внутреннему созерцанию и то въ рѣдкія мгновенія чистаго восторженнаго вдохновенія?... Авторъ предлагаемой статьи недавно видёль эту картину. Не будучи знатокомъ живописи, онъ не позволилъ бы себѣ говорить объ этой удивительной картинѣ съ цѣлію опредѣлить ся значеніе и степень ся достоинства; но какъ дѣло идетъ только о его личномъ впечатлѣнів и о романическомъ или не романическомъ характерѣ картины, то снъ думаетъ, что можетъ позволить себѣ на этотъ счетъ нёсколько словъ. Статьи Жуковскаго онъ не читалъ уже давно, можетъ быть больше десяти лётъ, но какъ до того времени онъ читалъ и перечитывалъ ее со всёмъ страстнымъ увлеченіемъ, со всею вёрою молодости, и зналъ ее почти наизусть, то и полошель къ знаменитой картинѣ съ ожиданиемъ уже известнаго виечатлёнія. Долго смотрёль онь на нее, оставляль, обращался въ другимь картинамъ и снова подходилъ къ ней. Какъ ни мало знаетъ онъ толку въ живописи, но первое впечатлёніе его было рёшительно и опредёленно въ одномъ отношенія: онъ тотчасъ же почувствоваль, что послё этой картины трудно понять достоинства другихъ и заинтересоваться ими. Два раза былъ онъ въ Дрезденской Галлерев и въ оба виделъ только эту картину, даже когда смотрѣлъ на другія и когда ни на что не смотрѣлъ. И теперь, когда ни вспомнить онь о ней, она словно стоить передь его глазами, и память почти заменяеть действительность. Но чемъ дольше и пристальнее всматривался онъ въ эту картину, чёмъ больше думалъ тогда и послё, тёмъ больше убёждался, что мадонна Рафазия в мадонна, описанная Жуковскимъ подъ именемъ рафазлевой,-двѣ совершенно различныя картины, не вмѣющія между собою ничего общаго, ничего сходнаго. Мадонна Рафазля-фигура строго влассическая и нисколько не романическая. Лицо ся выражаеть ту врасоту, которая существуеть самостоятельно, не заимствуя своего очарованія оть какого нибудь нравственнаго выраженія въ лиць. На этомъ лиць, напротивъ, ничего нельзя прочесть. Лицо мадонны, равно и вся ся фигура, исполнены невыразимаго благородства и достоинства. Это дочь царя, проникнутая сознаніемъ и своего высокаго сана и своего инчнаго достоинства. Въ ея взоре есть что-то строгое, сдержанное, неть благости и милости, но неть гордости, презрения, а виссто всего этого какое-то незабывающее своего величія снисхожденіе. Это какъ бы сказать -idéal sublime du comme il faut. Но ни тъни неуловимаго, таинственнаго, туманнаго, мерцающаго, - словомъ, романическаго, напротивъ, во всемъ такая отчетливая, ясная определенность, оконченность, такая строгая правильность и вёрность очертаній и вмёсть съ этимъ такое благородство, изящество кисти! Религіозное созерцаніе выразилось въ этой картинѣ только въ лицѣ божественнаго младенца, но созерцание, исключительно свойственное только католицизму того времени. Въ положени младенца, въ протянутыхъ въ предстоящимъ (разумѣю зрителей картины) рукахъ, въ расширенныхъ зрачкахъ глазъ его видны гнёвъ и угроза, а въ приподнятой нижней губь горделивое презрѣніе. Это не Богь прощенія и милости, не искупительный агнець за грѣхи міра, -- это Богъ судящій и карающій... Изъ этого видно, что и въ фигурѣ младенца нътъ ничего романическаго; напротивъ, его выраженіе такъ просто и определенно, такъ уловимо, что сразу понимаещь отчетливо, что видищь. Развѣ только въ лицахъ ангеловъ, отличающихся необыкновеннымъ выраженіемъ разумности и залумчиво созерпающихъ явленіе Божества, можно найти что янбуль романическое.

"Всего естественние искать такъ называемаго чистаго искусства у грековъ. Дъйствительно, красота, составляющая существенный элементъ искусства, была едва-ли не преобладающимъ элементомъ жизни этого народа. Оттого искусство его ближе всякаго другаго къ идеалу такъ называемаго чистаго искусства. Но, тёмъ не менбе, красота въ немъ была больше существенною формою всякаго содержанія, нежели самимъ содержаніемъ. Содержаніе же ему давали и религіи и гражданская жизнь, но только всегда подъ очевиднымъ преобладаниемъ красоты. Стало быть, и самое греческое искусство только ближе другихъ въ идеалу абсолютнаго искусства, но нельзя назвать его абсолютнымъ, т. е. независимымъ отъ другихъ сторонъ національной жизни. Обыкновенно ссылаются на Шекспира и особенно на Гёте, какъ на представителей свободнаго, чистаго искусства; во это одно изъ самыхъ неудачныхъ указаній. Что Шекспирь величайшій творческій геній, поэть по преимуществу, въ этомъ нёть никакого сомнёнія; но тё плохо понимають его, кто изъ-за его поэзіи не видить богатаго содержанія, неистощимаго рудника уроковъ и фактовъ для исихолога, философа, историка, государственнаго человѣка и т. д. Шекспиръ все передаеть черезъ поэзію, но передаваемое далеко отъ того, чтобы принадлежать одной поэзіи. Вообще характеръ новаго искусства-перевись важности содержанія надъ важностью формы, тогда какъ характеръ древняго искусства-

равновѣсіе содержанія и формы. Ссылка на Гёте еще неудачнѣе, нежели ссылка на Шекспира. Мы докажемъ это двумя примърами. Въ "Современникъ" прошлаго года напечатанъ былъ переводъ гетевскаго романа "Wahlverwandschaften", о которомъ и на Руси было иногда толковано печатно; въ Германіи же онъ пользуется страшнымъ почетомъ, о немъ написаны тамъ горы статей и цёлыя книги. Не знаемъ, до какой степени понравился онъ русской публикѣ, и даже понравился-ли онъ ей: наше дёло было познакомить ее съ замечательнымъ произведеніемъ великаго поэта. Мы даже думаемъ, что романъ этотъ больше удивиль нашу публику, нежели понравился ей. Въ самомъ дълъ, тутъ многому можно удивиться! Дівушка переписываеть отчеты по управлению имівнемъ; герой романа замбчаетъ, что въ ея копін, чёмъ дальше, тёмъ больше почеркъ ея становится похожъ на его почеркъ. "Ты любишь меня!" восклидаетъ онъ бросаясь ей на шею. Повторяемъ: такая черта не одной нашей, но и всякой другой публикѣ не можетъ не показаться странною. Но для нѣмпевъ она нисколько ни странна, потому что это черта нёмецкой жизни, вёрно схваченная. Такихъ черть въ этомъ романѣ найдется довольно; многіе сочтуть, пожалуй и весь романъ не за что иное, какъ за такую черту... Не значитъ ли это, что романъ Гёте написанъ до того подъ вліяніемъ нѣмецкой общественности, что внѣ Германіи онъ кажется чѣмъ-то странно-необыкновеннымъ? Но Фаусть Гёте, конечно, вездѣ-великое созданіе. На него въ особенности любятъ указывать какъ на образецъ чистаго искусства, не подчиняющагося ничему, кромѣ собственныхъ одному ему свойственныхъ законовъ. И, однакожъ – не ВЪ ОСУДЪ БУДЬ СКАЗАНО ПОЧТЕННЫМЪ РЫПАРЯМЪ ЧИСТАГО ИСКУССТВА — Фаусть есть полное отражение всей жизни современнаго ему нѣмецкаго общества. Въ немъ выразилось все философское движение Германии въ концъ прошлаго и началъ настоящаго стольтія. Недаромъ послъдователи школы Гегеля цитовали безпрестанно въ своихъ лекціяхъ и философскихъ трактатахъ стихи изъ Фауста. Не даромъ также, во второй части Фауста, Гёте безпрестанно впадалъ въ аллегорію, часто темную и непонятную по отвлеченности идей. Гдё жь туть чистое искусство?

"Мы видѣли, что и греческое искусство только ближе всякаго другого къ идеалу такъ называемаго чистаго искусства, но не осуществляетъ его вполнѣ что же касается до новѣйшаго искусства, оно всегда было далеко отъ этого идеала, а въ настоящее время еще больше отдалилось отъ него; но это-то и составляетъ его силу. Собственно художественный интересъ не могъ не уступить мѣста другимъ важнѣйшимъ для человѣчества интересамъ, и искусство благородно взялось служить имъ, въ качествѣ ихъ органа. Но отъ этого оно нисколько не перестало быть искусствомъ, а только получило новый характеръ. Отнимать у искусства право служить общественнымъ интересамъ, значитъ не возвышать, а унижать его, потому что это значитъ лишать его самой живой силы, т. е. мысли, дѣлать его предметомъ какого-то сибаритскаго наслажденія игрушкою праздныхъ лѣнивцевъ. Это значитъ даже убивать его, чему доказательствомъ можетъ служить жалкое положеніе живописи нашего времени. Какъ *будто не замѣчая кицящей* вокругъ него жизни, съ закрытыми глазами на все живое, современное, дѣйствительное, это искусство ищетъ вдохновенія въ отжившемъ прошедшемъ, беретъ оттуда готовые идеалы, къ которымъ люди давно уже охладѣли, которые никого уже не интересуютъ, не грѣютъ, ни въ комъ не пробуждаютъ живаго сочувствія.

"Платонъ считалъ униженіемъ, профанацією науки приложеніє геометріи къ ремесламъ. Это понятно въ такомъ восторженномъ идеалисть в романтикъ, гражданинѣ маленькой республики, гдѣ общественная жизнь была такъ проста и немногосложна; но въ наше время она не имбеть даже оригинальности милой нелёпости. Говорятъ, Диккенсъ своими романами сильно способствовалъ въ Англіи удучшенію учебныхъ заведеній, въ которыхъ все основано было на безпощадномъ дранье розгами и варварскомъ обращении съ детьми. Что жь туть дурнаго, спросимъ мы, если Диккенсъ дъйствовалъ въ этомъ случат какъ поэть? Развѣ отъ этого романы его хуже въ эстетическомъ отношенія? Здѣсь явное недоразумѣніе: видять, что искусство и наука не одно и то же, а не видять, что ихъ различіе вовсе не въ содержаніи, а только въ способѣ обработывать данное содержание. Философъ говоритъ силлогизмами, поэтъ-образами и картинами, а говорять оба они одно и то же. Политико-экономъ, вооружась статистическими числами, доказываеть, действуя на умъ своихъ читателей или слушателей, что положение такого-то класса въ обществѣ много улучшилось или много ухудшилось, вслёдствіе такихъ-то и такихъ-то причинъ. Поэтъ, вооружась живымъ и яркимъ изображеніемъ дѣйствительности, показываета, въ върной картина, дъйствуя на фантазію своихъ читателей, что положеніе такого-то класса въ обществъ, дъйствительно, много улучшилось или ухудшилось, отъ такихъ-то и такихъ-то причинъ. Одинъ доказываетъ, другой показы ваеть, оба убъждають, только одинъ логическими доводами, другой-картинами. Но перваго слушають и понимають немногіе, другаго-всь. Высочайшій и священнайшій интересь общества есть его собственное благосостояніе, равно простертое на каждаго изъ его членовъ. Путь къ этому благосостоянію-сознаніе, а сознанію искусство можеть способствовать не меньше науки. Туть и наука и искусство равно необходимы, и ни наука не можетъ замѣнить искусства, ни искусство науки.

"Дурное, ошибочное пониманіе истины не уничтожаеть самой истины. Если мы видимъ иногда людей, даже умныхъ и благонамфренныхъ, которые берутся за изложеніе общественныхъ вопросовъ въ поэтической формѣ, не имѣя отъ природы ни искры поэтическаго дарованія, изъ этого вовсе не слѣдуеть, что такіе вопросы чужды искусству и губятъ его. Если бы эти люди вздумали служить чистому искусству, ихъ паденіе было бы еще разительнѣе. Плохъ, напримѣръ, былъ забытый теперь романъ Панъ Подстоличъ, вышедшій назадъ тому больше десяти лѣтъ и написанный съ похвальною цѣлію—представить картину состоянія бѣлорусскихъ крестьянъ; но все же онъ былъ не совсѣмъ безполезенъ, и хоть съ страшною скукою, но прочли же иные. Конечно, авторъ лучше доститъ бы своей благородной цѣли, если бы содержаніе своего романа изложилъ въ формѣ записокъ или замѣтокъ наблюдателя, не спускаясь въ поэзію; но если бы онъ взялся написать романъ чисто-поэтическій, онъ еще меньше доститъ бы своей цѣли.

## ГЛАВА ВОСЬМАЯ.

Бывають писатели, пользующіеся незавиднымъ счастьемъ ни въ комъ не возбуждать неудовольствія своими сочиненіями, не вызывать никого на противоръчіе себъ, не имъть противниковъ. Незавидно это счастіе, потому что оно достается только людямъ пустымъ, занимающимся единственно реторическими распространеніями банальныхъ фразъ. Истина только потому и называется истиною, что противоположна заблужденію, лжи; а если существуеть заблужденіе, то люди, его раздізлющіе, стануть, конечно, возражать противъ истины; если есть ложь, то люди, ее поддерживающіе, стануть вооружаться противь человѣка, ее разрушающаго. Не только въ искусствѣ, не только въ правственныхъ, философскихъ, общественныхъ вопросахъ ни одна дѣльная мысль не можетъ быть высказана, не подавая повода къ возраженіямъ, даже въ математическихъ наукахъ, столь точныхъ и доказательныхъ, истина никогда не принималась безъ противоръчій со стороны многихъ. Ньютоновъ законъ тяготенія долго казался нелёпостью большинству астрономовъ. «Небесная Механика» Лапласа до сихъ поръ возбуждаетъ споры. Только учебники ариеметики не находятъ противорѣчія, потому что все ихъ содержаніе ограничивается осязательными истинами. Только писатели безъ уб'вжденій, безъ образа мыслей, безъ содержанія и смысла ум'єють говорить такъ, что ни въ комъ не пробуждаютъ желанія спорить противъ ихъ пустословія.

Бълинскій, человѣкъ съ твердыми убѣжденіями, — человѣкъ, высказывавшій много важныхъ и новыхъ въ нашей литературѣ истинъ, не могъ не имѣть многихъ противниковъ. Онъ касался живыхъ вопросовъ; потому во многихъ людяхъ, интересы которыхъ основывались на господствующихъ заблужденіяхъ, вражда противъ него доходила до непримиримаго ожесточенія. Не широки размѣры русской литературы, но горы бумаги были исписаны возраженіями и обвиненіями противъ Бѣлинскаго.

Каждый человёкъ имеетъ свои недостатки, каждый можетъ ошибаться; у всякаго писателя есть свои слабыя стороны. Надобно было бы предполагать, что въ сотняхъ обвиненій, въ тысячахъ возраженій противъ Бѣлинскаго найдутся нѣкоторыя справедливыя указанія на его недостатки и ошибки: вѣдь, натурально не былъ же онъ изъятъ отъ общей человъческой участи не быть непогръшительнымъ. Между противниками Бѣлинскаго были люди очень умные, напр., Н. А. Полевой, были люди, считавшеся учеными (воторыхъ не исчисляемъ, потому что людямъ, считающимся учеными, нѣтъ числа: ихъ у насъ едва ли не больше, нежели людей грамотныхъ). Много лётъ, со всевозможною старательностію, они искали у Бѣлинскаго ошибокъ, чтобъ имѣть случай побранить его. Какъ бы, казалось, не найти? И находили. Но удивительны были эти находки. О нёкоторыхъ обвиненіяхъ мы уже говорили: это чистыя выдумки, — напримвръ, фраза, будто бы онъ возстаетъ противъ славныхъ нашихъ писателей, когда, напротивъ, онъ упрочилъ за ними въ исторіи литературы почетное, можетъ быть, даже слишкомъ почетное мъсто; другая фраза, будто бы его требованія были слишкомъ велики, когда напротивъ, они были чрезвычайно умѣренны \*) --- странно и вспомнить о такихъ несообразныхъ съ фактами обвиненіяхъ. А это были едва ли еще не самыя лучшія; другія еще гораздо болье странны. Неудачность всьхъ нападеній на. Бѣлинскаго объясняется, впрочемъ, очень просто: во первыхъ, во всемъ существенномъ правда была на его сторонѣ, какъ то всегда бываеть въ деятельности, служащей действительному прогрессу; а

<sup>\*)</sup> Нёть сомяёнія, что если теперь желанія образованнёйшей части публики таковы, что могуть быть удовлетворены очень легко (доказательства тому были даны публикою въ послёднее время очень осязательнымъ образомъ), за это надо много благодарить Вёлинскаго, всёми силами старавшагося пріучить насъ предпочитать дёйствительное, хотя бъ и скромное удовлетвореніе фантазерскимъ желаніямъ, и положительно указавшаго намъ мёру разумныхъ требованій.

мелочныхъ недостатковъ не могли его противники открыть у него, потому что были люди отсталые или непроницательные и вообще не понимали дъйствительнаго положенія ученыхъ вопросовъ, о которыхъ шла рѣчь, а жизненные вопросы понимали превратнымъ или пристрастнымъ образомъ. Оттого-то обвиненія, которыя высказывались ими, были направлены совершенно неудачно. Два-три примъра мы уже видъли. Не менъе забавно то обвиненіе, которое относилось къ предмету, изложенному нами во второй половинъ предъидущей статьи.

Каждый, кто перечитываетъ статьи Бѣлинскаго въ хронологискомъ порядкъ, видитъ, что онъ тъсно связаны между собою, что въ развитіи его мнѣній нѣтъ ни перерыва, ни внезапныхъ поворотовъ, что это развитіе совершалось правильно и совершенно постепенно, почти неуловимымъ образомъ; а, между тѣмъ, находились люди, съ удивительною мѣткостію обвинявшіе Бѣлинскаго въ томъ, что «нынѣ онъ самъ противорѣчитъ тому, что говорилъ за мѣсяцъ». Какъ могло возникнуть мненіе, столь очевидно противоречившее всёмъ извёстной твердости и послёдовательности уб'яжденій Бѣлинскаго? Дѣло въ томъ, что люди, не одаренные излишнею проницательностію, вѣчно останавливаются на отдѣльныхъ фразахъ, не вникая въ связь и смыслъ рѣчи, и потому имъ постоянно грезятся противорѣчія. Въ одной стать Вѣлинскаго говорилось, напримѣръ, что, по сравненію съ англійскою, французскою, нѣмецкою литературами, русская все еще очень бъдна; въ другой статьъ говорилось, что нынъ стала она богаче содержаніемъ, нежели была прежде. Вотъ и найдено противорвчие: Бълинский иногда говорить, что наша литература бѣдна, иногда, что она богата. Таковы-то всегда были противоръчія, въ которыхъ упрекали Бълинскаго. Иногда онъ и самъ наводилъ своихъ обвинителей на подобныя открытія: замѣтивъ какую нибудь ошибку въ той или другой изъ прежнихъ своихъ статей, онъ безъ всякой ложной робости самъ указывалъ эту ошибку. Особенную радость доставилъ его противникамъ слѣдующій случай. Когда вышелъ «Тарантасъ» гр. Соллогуба, Бѣлинскому сначала показалось, что авторъ вѣритъ въ разумность тёхъ преобразованій въ нравахъ, предположенія о которыхъ излагаются въ его книгѣ, и въ краткомъ извѣщеніи о выходѣ «Тарантаса» мнѣніе о книгѣ произносится съ этой точки зрѣнія. Когда Бёлинскій внимательнье вдумался въ идею «Тарантаса»,

ему показалось, что во многихъ странныхъ мнёніяхъ можно оправдать автора, предположивъ, что онъ высказываетъ ихъ иронически; потому въ большой критической статьё о «Тарантасё» (которая помёщена въ слёдующей книжкё «Отечественныхъ Записокъ») было сказано: «беремъ назадъ свои слова» — какой превосходный случай кричать о шаткости убѣжденій Бѣлинскаго! А, между тѣмъ, стоитъ только сличить рецензію, которая отвергалась критическою статьею, съ соотвётствующими мѣстами этой послёдней, и мы увидимъ, что различіе между ними ничтожно: если бы самъ Бѣлинскій не высказалъ, что взглядъ его измѣнился, никто бы того и не могъ замѣтить \*).

\*) Въ краткой рецензіи («Отечественныя Записки» 1845 г., № 4) говорилось:

«Тарантасъ» графа Соллогуба — сочиненіе оригинальное и интересное. Это пестрый калейдоскопъ парадоксовъ, иногда оригинальныхъ, иногда странныхъ, замѣтокъ самыхъ вѣрныхъ, наблюденій самыхъ тонкихъ, съ выводами, иногда поражающими своею истинностью, мыслей необыкновенно умныхъ, картинъ яркихъ, художественно набросанныхъ, разсужденій дѣльныхъ, чувствъ горячихъ и благородныхъ, иногда доводящихъ автора до крайности и односторонности въ убѣжденіяхъ. Это книга живая, пестрая, одушевленная, разнообравная, — книга, которая возбуждаетъ въ душѣ читателя вопросы, тревожитъ его убѣжденія, вызываетъ его на споры и заставляетъ его съ уваженіемъ смотрѣть даже и на тѣ мысли автора, съ которыми онъ не соглашается. Это не романъ, не повѣсть, не путешествіе, не философскій трактатъ, не журнальная статья, но и то, и другое, и третье вмѣстѣ. Авторъ является въ своей книгѣ и литераторомъ, и художникомъ, и публицистомъ, и мыслителемъ».

А въ критической статъъ, появившейся черезъ мъсяцъ («Отечественныя Записки» 1845 г., № 5) было сказано:

«Многіе видять въ «Тарантасѣ» какое-то двойственное произведеніе, въ которомъ сторона непосредственнаго, художественнаго представленія дѣйствительности превосходна, а сторона воззрѣній автора на эту дѣйствительность, его мыслей о ней, будто бы исполнена парадоксовъ, оскорбляющихъ въ читателѣ чувство истины. Подобное мнѣніе несправедлиео. Тѣ, кому оно принадлежитъ, не довольно глубоко вникли въ идею автора, и объектионую вѣрность, съ какою изобразилъ онъ характеръ одного изъ героевъ «Тарантаса»—Ивана Васильевича—приняли за выраженіе его личныхъ убѣжденій, тогда какъ на самомъ дѣлѣ авторъ «Тарантаса» столько можетъ отвѣчать за мнѣнія героя своего юмористическаю разсказа, сколько, напримѣръ, Гоголь можетъ отвѣчать за чувства, понятія и поступки дѣйствующихъ лицъ въ его Ревизорт или Мертвыхъ Душахъ. Между тѣмъ, ошибочный выглядъ пучшея Обстоятельство это само по себѣ вовсе не важно, и только такой строгій къ себѣ человѣкъ, какъ Бѣлинскій, могь почесть нужнымъ указывать ошибку, и незначительную и незамѣтную. А еслибъ вздумалось ему совершенно прикрыть ее, это было бы очень легко:

части читателей на "Тарантасъ" очень понятенъ: при первомъ чтеніи, можеть показаться, будто бы авторь не чуждъ желанія, хотя и не прямо, а предположительно, высказать, черевъ Ивана Васильевича, нёкоторыя изъ своихъ воззрёній на русское общество,-и тёмъ дегче увлечься подобнымъ ошибочнымъ мнёніемъ, что необыкновенный талантъ автора и его мастерствоживописать дъйствительность лишаютъ читателя способности спокойно смотръть на картины, которыя такъ быстро и живо проходятъ передъ его глазами. Мы сами на первый разъ увлеклись ръзкимъ противоръчіемъ, которое находится между этими безпрестанно смёняющимся и безпрестанно поражающими новымъ удивленіемъ картинами и между странными-чтобъ не скавать: нелъпыми-мнъніями Ивана Васильевича. Это заставило насъ забыть. что мы читаемъ не легкіе очерки, не силуэты, а произведеніе, въ которомъ характеры дбйствующихъ лицъ выдержаны художественно, и въ которомъ нёть ничего произвольнаго, но все необходимо проистекаеть изъ глубокой идеи, лежащей въ основании произведения. Такимъ образомъ, беремъ назадъ свое выражение въ рецензии о "Тарантасъ" (въ 4-й книжкъ "Отечественныхъ Записовъ"), что въ немъ, вийстй съ дильными мыслями, много и парадоксовъ. Только въ XV и XVI главахъ авторъ "Тарантаса" говоритъ съ читателемъ отъ своего лица; и вотъ-кстати замътить-эти-то главы больше всего сбивають читателя съ толку, раздвояя въ его умъ произведение графа Содлогуба и ужасая его множествомъ страшныхъ парадоксовъ. Но мы не скажемъ, чтобъ это были парадовсы: это скорфе мнфнія, съ которыми нельзя согласиться безусловно и которыя вызывають на спорь. Послѣднее обстоятельство даеть имъ полное право на книжное существование: съ чёмъ можно спорить и что стоить спора, то имееть право быть написаннымъ и напечатаннымъ. Есть книги, имъющія удивительную способность смертельно наскучать читателю, даже говоря всю истину и правду, съ воторою читатель вполнѣ соглашается; и, наоборотъ, есть книги, которыя имѣютъ еше болѣе удивительную способность заинтересовать и завлечь читателя именно противоположностью ихъ направленія съ его уб'яжденіями; он'я служать для читателя повёркою его собственныхъ вёрованій, потому что, прочитавъ такую книгу, онъ или вовсе отказывается отъ своего убъжденія, или умёряеть его, или, наконець, еще болёе въ немъ утверждается. Такой книге охотно можно простить даже и парадоксы, тёмъ болёе, если они искренны и авторъ ихъ далекъ отъ того, чтобъ подозръвать въ нихъ парадоксы. Вотъ другое дълопарадоксы умышленные, порожденные эгоистическимъ желаніемъ поддержать вопіющую ложь въ пользу касты или лица; такіе парадоксы не стоять опроверженія и спора; презрительная насмѣшка-единственное достойное ихъ накаваніе..."

стоило только употребить въ критической стать оборотъ такого рода: «въ предъидущей книжкт мы сказали, что «Тарантасъ» наполненъ парадоксами», и, перифразировавъ прежнее сужденіе, продолжать: «да, авторъ часто вдается въ крайности, въ односторон-

Разница, какъ видимъ, состоитъ единственно въ томъ, что прежде Бъдинскому многія изъ мыслей, излагаемыхъ Иваномъ Васильевымъ, казались мнёніями самого автора; потомъ сму вздумалось, что можно предполагать въ ивложения этихъ мнёній тонкую иронію со стороны графа Соллогуба, и что только въ двухъ главахъ (разсказывающихъ воспитаніе Василія Ивановича и Ивана Васильевича) графъ Соллогубъ прямо издагаетъ свои собственныя понатія. Только изъ этихъ главъ можно заключать объ истинныхъ мифијахъ автора: въ другихъ случаяхъ кажущіеся парадоксы, быть можетъ, скрываютъ подъ собою иронію. Но отъ этого новаго предположенія измёняется только суждение о соображенияхъ, руководившихъ авторомъ "Тарантаса", и только. Взглядъ самого Вёлинскаго на вещи нимало не измёняется отъ того, будетъ зи онъ спорить противъ одного Ивана Васильевича, или будетъ думать что мысли, высказываемыя Иваномъ Васильевичемъ, отчасти раздъляетъ и авторъ "Тарантаса". И, дъйствительно, критическая статья о "Тарантасъ" безпощадно опровергаетъ парадоксы, все равно, отъ лица ли Ивана Васильевича, или отъ лица автора они высказываются. Вотъ, напримъръ, начало разбора XV главы, разсказывающей біографію Василія Ивановича: провія критика нимело не смягчается тёмъ, что мнёнія, имъ опровергаемыя, излагаются прямо отъ лица автора.

Изобразнеъ съ такою поразительною вёрностью "воспитаніе" Василія Ивановича и сказавъ, что даже и оно не испортило его доброй натуры, авторъ удивляется тому, что всв наши двды и прадвды воспитывались такъ же, какъ и Василій Ивановичъ, а, между тёмъ, не въ примёръ намъ, были отличныйшие люди, съ твердыми правилами, что особенно доказывается тёмъ, что они «кръпко храниди, не по логическому убъждению, а по какоми-то странному (?) внушенію (?!), любовь ко всёмъ нашимъ отечественнымъ постановденіямъ" (стр. 179). Здёсь авторъ что-то темновато разсуждаетъ; но сколько можемъ мы понять, подъ отечественными постановленіям онъ раразумъетъ старые обычан, которыхъ наши дъды и прадъды, дъйствительно, кръпко держались. Кому не извъстно, чего стоило Петру Великому сбрить бороду только съ малъйшей части своихъ подданныхъ? Впрочемъ, добродътель, которая возбуждаетъ такой энтузіазмъ въ авторв "Тарантаса", и которая заключается въ кръпкомъ храненіи старыхъ обычаевъ, именно изъ того и вытекала, что наши дёды и прадёды, какъ говоритъ графъ Соллогубъ, были точно "люди не грамотные" (стр. 179). Мы не можемъ прійти въ себя отъ удивленія, не понимая, чему же авторъ тутъ удивляется... Эта добродътель и теперь еще сохранилась на Руси, именно между старообряд-HAMN DASHMAN TOIROBD, ROTOPHC, RARD NSBECTHO, BD FDAMOTH OUCHL HC CHILHM. Китайцы тоже отличаются этою добродётелью, именно потому, что они, при

22

ность, — это тёмъ страннёе, что самъ онъ очень часто и удачно подсмёнвается надъ этою односторонностью, выставляя съ тонкою ироніею нелёпость понятій своего героя, Ивана Васильевича». Читатель согласится, что посредствомъ этого оборота легко было бы выразить все, что выражено въ выписанномъ нами отрывкё критической статьи, и съ тёмъ сохранить совершенное внёшнее согласіе этой статьи съ прежнимъ отзывомъ. Такъ постоянно и дёлаютъ почти всё писатели. Только немногіе, слишкомъ твердые въ своихъ основныхъ убёжденіяхъ, слишкомъ ясно понимающіе, что они идутъ во всемъ существенномъ по прямой дорогѣ, не боятся сами выставлять на видъ всё свои ошибки \*).

своей грамотности, ужасные невъжды и обскуранты. Но еще больше китайцевъ отличаются этою добродътелью безчисленныя породы безсловесныхъ, которыя совсъмъ не способны знать грамотъ, и которыя до сихъ поръ живутъ точь-въ-точь, какъ жили ихъ предки съ перваго дня созданія... Вотъ, если бы авторъ "Тарантаса" нашелъ гдъ-нибудь людей просвъщенныхъ и образованныхъ, но которые кръпко держатся старыхъ обычаевъ, и удивился бы этому, тогда бы мы нисколько не удивились его удивленію и вполнъ раздълили бы его...

Мы не будемъ говорить, какъ Василій Ивановичъ служилъ въ Казани плясаль на одномъ балу казачка и влюбился въ свою даму: но мы не можемъ пропустить рацеи его "дражайшаго родителя", въ отвётъ на "покорнъйшую" просьбу послушитищато" сына о благословения на бракъ: "Вишь, щенокъ, "что затвяль; еще на губахъ молоко не обсохло, а ужь о бабв думаетъ". Отъ матери онъ услышалъ то же самое. Воля мужа была ей закономъ. "Даромъ, что пьяница", думала она, "а все-таки мужъ". При этомъ, авторъ не могъ удержаться отъ восклицавія: "такъ думали въ старину!" Хорошо думали въ старину! прибавимъ мы отъ себя. Когда милый "тятенька" Василія Ивановича умеръ отъ сивухи, добрые его крестьяне горько о немъ плакали: картина была умилительная... Авторъ очень остроумно замѣчаетъ, что "любовь мужика къ барину есть любовь врожденная и почти неизъяснимая": мы въ этомъ столько же увърены, какъ и онъ. Наконецъ, Василій Ивановичъ женился и повхалъ въ Мордасы; на границъ помъстья, всъ мужики, стоя на кольняхъ, ожидали молодыхъ съ хлёбомъ и солью. "Русскіе крестьянеговорить авторъ-не кричать виватовъ, не выходять изъ себя отъ восторга, но тихо и трогательно выражають свою преданность, и жалокь тоть, кто видить въ нихъ только дукавыхъ, безсловесныхъ рабовъ и не въруетъ въ ихъ искренность" (стр. 187). Объ этомъ предметъ мы опять думаемъ точно такъ же, какъ самъ авторъ. Еслибъ Василій Ивановичъ спросияъ у своего старосты, отчего крестьяне такъ радуются, староста, навърное, отвътилъ бы:

## . . . . . . ОНИ

На радости, тебя увида, плашутъ.

\*) Говоря строго, надобно признаться что ошибки въ настоящемъ случаъ

Исторія съ «Тарантасомъ», нами разсказанная была самымъ важнымъ изъ тѣхъ случаевъ, на которые ссылались противники Вълинскаго въ доказательство шаткости его мнѣній; другіе доводы ихъ были еще забавнѣе; но было бы слишкомъ долго припоминать эти другіе случаи. Наша литература вообще имѣетъ еще слишкомъ мало опытности, и только этимъ объясняется возможность до чрезвычайности странныхъ недоразумѣній и невѣроятныхъ промаховъ, примѣры которыхъ такъ часты въ ней. Въ самомъ дѣлѣ, правдоподобное ли дѣло, чтобы писателя, подобнаго Бѣлинскому, могли обвинять въ шаткости мнѣній, когда скорѣе можно было говорить о чрезвычайномъ упорствѣ его? Ни въ одной изъ западно-европейскихъ литературъ, болѣе опытныхъ, такое странное недоразумѣніе невозможно.

Мы не безъ намъренія останавливаемся на обвиненіяхъ противъ Бълинскаго, хотя они по своей совершенной пустоть не заслуживають ни малъйшаго вниманія: для характеристики положенія нашей литературы они имъютъ свою цёну. Важность истори-

не было вовсе, и что Бѣлинскій не имѣлъ основательной причины брать назадъ прежнія слова. Авторъ "Тарантаса" очевидно подсмёивается во многихъ случаяхъ надъ Иваномъ Васильевичемъ; но столь же очевидно, что во многихъ случаяхъ овъ выставляетъ его сужденія, какъ основательныя и справедливыя. Потому обѣ фравы: въ парадоксахъ "Тарантаса" "скрывается иронія" и "парадоксы эти высказываются какъ положительная истина",—обѣ эти фравы равно могутъ быть употреблены, равно близки въ правдѣ: на однѣхъ страницахъ "Тарантаса" выставляется нелѣнымъ то самое, что на другихъ представляется глубовою мудростью. Противорѣчіе въ книгѣ, а не въ критикъ.

Мы изложили дёло въ томъ видё, какъ оно было понято большинствомъ тогдашней публики и литераторовъ, принявшихъ оговорку Бълинскаго въ серьёзномъ смыслё. На самомъ же дёлё ближе въ правдё было бы другое понятіе о ея смыслё. Критическая статья о "Тарантасѣ" написана очень ёдко; нелёпость мнёній Ивана Васильевича обнаруживается въ ней самымъ колкимъ обравомъ. Потому слова: "эти мнёнія не должны быть приписываемы автору, онъ самъ вмёстё съ нами смёется надъ нами и написалъ книгу свою именно съ тою цёлію, чтобъ обнаружить ихъ нелёпости", — слова эти, по всей вёроятности, внушены только желаніемъ оказать возможную пощаду писателю, эти слова внушены деликатностію, —другаго смысла не слёдовадо бы и искать въ нихъ. Такимъ образомъ, всѣ громкія выходки противъ Бёлинскаго, будто бы въ самомъ дёлё отказывавшагося отъ мнёнія, выскаваннаго за мъсяцъ, —всѣ эти выходки были, по настоящему основаны на недогадливости о смыслё его оговорки. Примёрами тъкой недогъдливости бо*гата бёдная исторія* нашей литературы. ческаго явленія опредѣляется не только его безотносительнымъ содержаніемъ, но и сравненіемъ его съ другими окружающими явленіями. Отсталость, мелочность или пустота направленій, которыя существовали въ русской литературѣ внѣ критики Бѣлинскаго, заставляютъ насъ вдвойнѣ дорожить этою критикою \*).

Чёмъ внимательнее будемъ мы сравнивать въ хронологическомъ порядкѣ всѣ статьи, написанныя Бѣлинскимъ, тѣмъ очевиднѣе будеть обнаруживаться, что развитіе его понятій совершалось совершенно логически, постепеннымъ, почти неуловимымъ образомъ. Но и представленное въ предъидущей статъ сравнение шести годичныхъ отчетовъ его о русской литературѣ, въ «Отеч. Запискахъ» служить уже достаточнымъ доказательствомъ тому. Прододжать это сравнение и на два послѣдние отчета, помѣщенные въ «Современникѣ», было бы излишне, потому что никто не утверждалъ, чтобы въ послѣднее время мнѣнія Бѣлинскаго измѣнялись; напротивъ того, подъ конецъ его жизни многіе стали говорить, что Бѣлинскій началь повторяться, что его новыя статьи не болье, какъ перифразы прежнихъ-мибніе, столь же основательное, какъ и всѣ упреки, разсмотрѣнные нами прежде. Повторимъ: наша литература такъ молода и неопытна, что безпрестанно встръчаются въ ней самыя наивныя недоразумёнія, для разъясненія которыхъ надобно бываеть серьезно и подробно разсуждать о самыхъ элементарныхъ понятіяхъ.

Бѣлинскій писалъ критическія статьи о русской литературѣ впродолженіе четырнадцати лѣтъ. Они разсѣяны по нѣсколькимъ журналамъ. Читатели журналовъ постоянно смѣняются одни другими. Изъ пятидесяти человѣкъ, читавшихъ «Отечественныя Записки» 1845 года, едва ли одинъ былъ знакомъ съ «Телескопомъ»

<sup>\*)</sup> Нётъ надобности повторять, что Бёлинскаго должно считать только дальнёйшимъ представителемъ направленія, считавшаго между своими послёдователями почти всёхъ даровитыхъ и образованныхъ русскихъ писателей, и что говоря: "внё критики Бёлинскаго были только пустота и отсталость", мы говоримъ только: "внё направленія, представителемъ котораго въ критикѣ былъ Бёлинскій, нётъ ничего замёчательнаго или плодотворнаго", а вовсе не имѣемъ желанія уменьшать заслуги другихъ полезныхъ дёнтелей того времени, раздёлявшихъ съ Бёлинскимъ честь быть выразителями живыхъ мыслей. Бёлинскій былъ, какъ мы уже говорили, только одинъ, первый или дёятельнѣйшій изъ многихъ.

1835 года и едва ли пять человѣкъ слѣдили за «Отеч. Записками» съ 1840 года; изъ десяти человѣкъ, читавшихъ «Современникъ» 1847 года, едва ли одинъ читалъ «Отеч. Записки» за всё предъидущіе годы. Возможно ли было бы въ статьт «Отеч. Зап.» 1845 г. уклониться отъ необходимаго объясненія того или другаго понятія на томъ основании, что оно ужь объяснено въ «Телескопѣ» 1845 г., когда изъ людей, для которыхъ писана статья 1845 г., только очень немногіе были знакомы съ этимъ прежнимъ объясненіемъ? Критическая статья пишется для публики, она должна имъть въ виду, что различные годы даже одного и того же журнала имѣють постоянно измѣняющійся кругъ читателей. Оттого повторенія въ критическихъ статьяхъ неизбъжны. Такъ всегда и бываетъ у всёхъ писателей, занимающихся критикою. Конечно, если соединить въ одинъ переплетъ всѣ статьи Бѣлинскаго, многія страницы этого сборника будуть заключать повторенія, — но должно помнить, что эти статьи были разсвяны по сотнямъ книгъ. Избвгать повтореній было бы въ критическомъ писателѣ страннымъ педанствомъ---безъ иовтореній ни одна изъ его статей не была бы понятна и для десятой доли своихъ читателей. Возьмите любой сборникъ критическихъ статей автора, писавшаго впродолжение многихъ лѣтъ, и вы увидите, что половина его страницъ заключаютъ повтореніе сказаннаго въ другой половинь. У насъ теперь въ модъ критическія статьи Маколея-укажемъ хотя на нихъ: просматривая этотъ сборникъ, вы въ двадцати мъстахъ найдете одни тъ же разсужденія о временахъ Елисаветы, о реформація въ Англіи, о вліянія на ходъ англійской исторіи островитянскаго положенія Англіи, о вліяніи того обстоятельства, что въ Англіи долго не было постоянной армін, и т. д., и т. д. Но въ Англіи никому не можетъ придти въ голову упрекать за то Маколея, говорить, что онъ повторяется, что онъ исписался; а у насъ говорилось это о Белинскомъ, и говорившіе не подозрѣвали, что говорять несообразно съ здравымъ смысломъ.

Впрочемъ, мало сказать, что повторенія для Бѣлинскаго были стольже необходимы, какъ, напримѣръ, для Маколея: они были для русскаго критика гораздо необходимѣе, нежели для англійскаго. Это зависитъ отъ различнаго положенія и литературы нашей и публики.

Мивнія, которыя излагаеть Маколей, излагаются сотнями дру-

гихъ англійскихъ писателей; они занесены въ книги, которыя находятся въ библіотекѣ каждаго имѣющаго библіотеку, хотя изъ сотни книгъ (а число такихъ людей въ Англіи въ тысячу разъ больше, нежели у насъ).—и однако же, Маколею было необходимо двадцать разъ повторять одну и ту же мысль. У насъ не то. Мнѣній, которыя излагались Бѣлинскимъ, вы не могли найти ни въ одной русской книгѣ, ни въ одномъ журналѣ, кромѣ того, въ которомъ писалъ онъ.

Европейская публика привыкла къ дѣятельной умственной жизни. Она приготовлена ко всякой новой мысли, готова съ перваго раза замѣтить и оцёнить ее. У насъ — мы хотѣли бы сказать: у насъ то же самое, но факты говорятъ совершенно не то. У насъ даже стария мысли, если только въ нихъ есть что нибудь живое, возбуждаютъ недоумѣніе, будто неслыханная новость — вотъ и свидѣтельство о томъ, съ какимъ успѣхомъ бывали замѣчены и оцѣнены эти старыя мысли, когда являлись въ нашей литературѣ новыми. Намъ нужно твердить, твердить и твердить, чтобы въ нашемъ вниманіи, въ нашей памяти утвердилось наконецъ то, о чемъ мы читаемъ.

Не споримъ, есть у насъ люди, составляющіе исключеніе изъ этого правила-- слишкомъ грустно было бы если и того не было -но журнальныя статьи пишутся не для людей, составляющихъ исключеніе. А если кто вздумаль бы сомнѣваться въ справедливости сказаннаго нами, то очень легко привести доказательства, не покидая рѣчи о Бѣлинскомъ: сколько въ послѣдніе годы было случаевъ, что однихъ писателей хвалили, другихъ осуждали за новыя, будто бы мысли, а, между тъмъ, эти мысли были заимствованы изъ статей Бѣлинскаго, да, въ довершеніе эффектности доказательства въ нашу пользу, обыкновенно принадлежали къ числу мыслей, которыя чаще всего повторяль онъ. Примеровъ легко набрать десятки. Укажемъ только одинъ, истинно восхитительный: когда была мода на библіографію, прославившіеся въ то время библіографы были превозносимы особенно за то, что чрезъ нихъ критическая исторія нашей литературы воздвигается на основаніи совершенно новомъ---на основаніи разработки фактовъ, о необходимости которой (будто бы) прежде у насъ и не думали, считая (будто бы) подробное изслёдованіе фактовъ безполезнымъ. Къ этимъ похваламъ присоединялись упреки Белинскому за то, что онъ, самъ (будто бы) пренебрегая разработкою фактовъ, доказывалъ (будто бы) безполезность ея. Говорить это можно было только забывъ или вовсе никогда не имѣвъ понятія, что, при всякомъ удобномъ случаѣ, Бѣлинскій твердилъ о необходимости разработки фактовъ, возбуждалъ къ ней неутомимо, ободрялъ каждый сколько нибудь сносный опытъ въ этомъ родѣ. Надобно прибавить, что онъ самъ неутомимо занимался этою разработкою и собралъ для исторіи нашей литературы во сто разъ больше фактовъ, нежели кто нибудь изъ современныхъ ему или позднѣйшихъ писателей по части исторіи литературы. Такихъ восхитительныхъ примѣровъ можно было бы найти очень много въ журналахъ нашихъ за пятидесятые годы. Эти ошибки, кажется, слишкомъ ясно доказываютъ, что память у насъ довольно коротка, и что слишкомъ упорно нужно твердить намъ одну и ту же мысль, чтобы она сколько нибудь вошла въ наше сознаніе.

По необходимому условію критической діятельности, у Білинскаго часто встр'вчаются повторенія основныхъ мыслей, и тв, которые видели въ этомъ неизбежномъ качестве всякой критики особенный недостатокъ Бѣлинскаго, обнаруживали только свое незнакомство съ понятіями объ условіяхъ, сообразно съ которыми долженъ действовать критикъ. Но тв, которые выводили изъ этихъ повтореній заключеніе, что въ послѣдніе годы Бѣлинскій только повторялъ сказанное имъ прежде, не прибавляя ничего новаго, что онъ исписался, --- эти строгіе судьи обнаруживали, что они не въ состояніи даже понимать смысла читаемыхъ статей и въ своихъ сужденіяхъ руководятся только отъискиваніемъ сходныхъ словъ. Въ 1842 году Бълинскій говорилъ о значеніи Ломоносова, и въ 1847 также-этого было для нихъ довольно: они рѣшали, что въ 1847 году онъ не сказалъ о Ломоносовѣ ничего больше, какъ то, что говорилъ за пять лёть. А между тёмъ, стоило бы только сравнить соответствующія страницы въ двухъ обзорахъ, и они увидели бы, что въ 1847 году Бѣлинскій, кратко упоминая о твхъ вопросахъ по поводу Ломоносова, которые объяснияъ прежде, главное внимание обращаетъ на вопросы, которыхъ прежде не касался. Общаго между двумя этими эпизодами только то, что они говорятъ объ одномъ писателѣ и написаны по одному и тому же общему понятію о характерѣ его сочиненій, —они согласны между собою въ общемъ взгляд в на Ломоносова; но ихъ содержание, частныя

мысли, въ нихъ развиваемыя, совершенно различны. Въ 1842 году Бѣлинскій доказываль, что оды Ломоносова внушены не жизнью, а подражаніемъ иноземной реторической поэзіи. Почему такъ было и могло ли быть иначе, при тогдашнемъ положении русской умственной жизни, объ этомъ онъ не говорилъ въ 1842 году. Въ 1847 году, кратко упомянувъ, что поэзія Ломоносова есть позэія подражательная, Бёлинскій не останавливается на этомъ фактё, а объясняеть его необходимость, доказываеть, что именно по своей подражательности оды Ломоносова удовлетворяли потребностямъ того времени, что подражание явлениямъ цивилизованной жизни было тогда для насъ необходимъйшимъ и плодотворнъйшимъ дъломъспрашивается: неужели содержание этого эпизода не совершенно ново въ сравнении съ содержаниемъ прежняго эпизода? Чудно устроенъ свътъ; и хорошо, что не нашимъ противникамъ Бълинскаго пришлось решать вопросъ объ отношении напримеръ, Нибура къ Титу Ливію или Адама Смита къ Ксенофонту: они тотчасъ бы открыли, что англійскій экономисть не болёе, какь повториль греческаго, а немецкій историкъ-латинскаго. Въ самомъ дель, предметы одни и тв же у нихъ: Нибуръ и Титъ Ливій, оба говорятъ о Ромуль и Нумь, о Цинциннать и Камилль; Адамъ Смитъ и Ксенофонть, оба говорять о государственныхъ доходахъ и расходахъ, о земледѣліи и ремеслахъ. Какое намъ дѣло до того, что въ сочиненіи одного разсматриваются одни вопросы въ сочиненіи другаго-совершенно другіе? Объ книги имъютъ одинъ общій предметъ, одинаковое заглавіе-чего же больше? Не ясно ли, что позднъйшая изъ двухъ книгъ должна быть повтореніемъ болёе старой? зачъмъ вникать въ смыслъ?- это дъло не безопасное, да и не всякому оно по силамъ.

Кто вникаеть въ смыслъ, не ограничивая своего разумѣнія исключительно именами и словами, тому, конечно, всегда казался чистою нелѣпостію упрекъ Бѣлинскому за повтореніе стараго или даже и за неподвижность. Трудно даже повѣрить, чтобы кому нибудь могло придти на мысль выбрать такую тему для своихъ филиппикъ; а, между тѣмъ, Бѣлинскаго, дѣйствительно, постоянно упрекали въ томъ, что онъ вѣчно повторяетъ одно и то же, хотя для всякаго читавшаго его статьи поразительнѣйшею чертою въ *дѣятельности* этого писателя должно было бы представляться постоянное стремленіе его впередъ. Вообще, говоря объ упрекахъ,

344

какіе дѣлались Бѣлинскому, чувствуешь себя совершенно неловко, какъ бы разсуждалъ о томъ, справедливо ли упрекать Волгу за то, что вода стоитъ въ ней неподвижно. Что дѣлать съ такимъ мнѣніемъ о неподвижности воды Волги? Объяснять его неумѣстность кажется оскорбительнымъ для глазъ и здраваго смысла; а, между тѣмъ, попробуйте не отвѣчать, если кто нибудь выскажетъ его, и человѣкъ, высказавшій этотъ остроумный упрекъ, будетъ воображать, что онъ остается правъ. А если такихъ устроумныхъ людей много, то на совѣсти вашей будетъ лежать тяжелый грѣхъ, когда вы оставите ихъ въ заблужденіи.

Мы приведемъ еще только одинъ примѣръ въ опроверженіе страннаго заблужденія о которомъ упомянули сейчасъ.

Рядъ статей Бѣлинскаго о Пушкинѣ, безъ всякаго сомнѣнія, представляетъ одно стройное целое; всё эти статьи написаны подъ вліяніемъ одной мысли, по одному общему плану, и, кажется, до сихъ поръ никому еще не приходило въ голову утверждать, чтобы статьи эти въ чемъ нибудь противорвчили одна другой или чтобы общій планъ не былъ въ нихъ строго соблюденъ. Однако же, перечитывая статьи о Пушкинѣ, изъ которыхъ первая помѣщена въ шестой книгь «Отеч. Зап.» 1843 года, а послёдняя въ одинадцатой книгь 1846 года, невозможно не заметить, что взглядъ Белинскаго постепенно становится все шире и глубже, а содержание статей все рышительные проникается интересами національной жизни. Такъ, напримъръ, въ началъ первой статьи значение Пушкина объясняется преимущественно съ художественной точки зрѣнія, а въ заключении последней статьи сильнее, нежели чисто художественное достоинство произведеній Пушкина, выставляется на видъ значение его деятельности для нашего общества, въ которомъ его поэзіею пробуждалась гуманность \*). Четвертая статья, разсматри-

<sup>\*)</sup> Вотъ окончаніе послёдней изъ статей о Пушкинё:

<sup>&</sup>quot;Заключаемъ. Пушкинъ былъ по преимуществу поэтъ, художникъ и больше ничёмъ не могъ быть по своей натурѣ. Онъ далъ намъ поэвію, какъ искусство, какъ художество. Потому онъ навсегда останется великимъ, образцовымъ мастеромъ поэвіи, учителемъ искусства. Къ особеннымъ свойствамъ его поэвіи принадлежитъ ея способность развивать въ людяхъ чувство изящнаго и чувство гуманности, разумѣя подъ этимъ словомъ безконечное уваженіе къ достоинству человѣка, какъ человѣка. Несмотря на генеалогическіе свои предразсудки. Пушкинъ по самой натурѣ своей былъ существомъ любящимъ, симпатичнымъ, готовымъ отъ полноты сердца протануть руку чаж.

вающая лицейскія стихотворенія Пушкина, занимается преимущественно формальнымъ объясненіемъ той связи, въ какой манера Пушкина находится съ манерами предшествовавшихъ ему поэтовъ. Шестая, говорящая о «Русланѣ и Людмиль», «Кавказскомъ Пленникв», «Бахчисарайскомъ Фонтанв», «Братьяхъ Разбойникахъ», ограничивается чисто литературными сужденіями объ этихъ произведеніяхь; но въ седьмой статьв («Цыганы», «Полтава»), понятія Алеко о любви уже служать поводомъ къ эпизоду о нравственныхъ понятіяхъ, а въ осьмой и девятой статьяхъ, заключающихъ разборъ «Онѣгина», эпизоды подобнаго рода занимаютъ уже наибольшее число страницъ, Такъ, перечитывая статьи, составляющія, повидимому, совершенно однородное цёлое, строго выполненныя по заранве обдуманному плану, мы можеть видеть, какъ расширяется кругъ предметовъ, говорить о которыхъ Бѣлинскій считаетъ своею главною обязанностью, и какъ чисто литературный взглядъ его все болѣе и болѣе оживляется, соединяясь съ заботою о другихъ потребностяхъ общества, какъ самая литература все яснѣе и яснѣе является Бёлинскому сослужительницею интересовъ не столько искусства, сколько общества.

Заговоривъ о тёхъ упрекахъ, какіе дёлались Бёлинскому, мы хотимъ покончить съ этимъ предметомъ и для того должны сказать нёсколько словъ относительно обвиненія, столь же неосновательнаго въ сущности, такъ и всё предъидущія, но имѣвшаго по крайней мѣрѣ, тѣнь внѣшняго правдоподобія для людей, которые судятъ объ умѣ и другихъ дарованіяхъ писателя не по его сочиненіямъ, а по формальнымъ обстоятельствамъ его жизни.

Лавуазье былъ генеральный откупщикъ, одинъ изъ самыхъ дѣльныхъ и дѣятельныхъ по финансовой части директоровъ огромнаго коммерческаго предпріятія; но онъ создалъ новѣйшую химію, и никто въ Европѣ не вздумалъ отвергать его заслуги наукѣ на томъ основаніи, что-де онъ былъ промышленникъ: некогда ему было основательно заниматься химіею. Вильгельмъ Гумбольдтъ былъ дипломатъ, былъ министръ; но онъ написалъ геніальныя сочиненія по филологіи,—никто въ Европѣ не думалъ отвергать достоин-

дому, кто казался ему "человёкомъ". Несмотря на его пылкость, способную · доходить до крайности, при характерё сильномъ и мощномъ, въ немъ было иного дётски кроткаго, иягкаго и нёжнаго, и все это отразилось въ его изящныхъ созданіяхъ.

ство этихъ сочиненій на томъ основаніи, что-де некогда было Гумбольдту основательно заниматься филологіею: онъ писалъ депеши, велъ переговоры и писалъ резолюціи на дёловыхъ бумагахъ. Анкетиль Дюперронъ былъ матросомъ, потомъ слугою въ Остъ Индіи, — но онъ первый изучилъ зендскій языкъ и познакомилъ Европу съ огнепоклонническою цивилизаціею, — и опять никто не вздумалъ спорить противъ него на томъ основаніи, что-де некогда матросу и лакею заниматься науками. Яковъ Бемъ, получивъ такое воспитаніе, которое едва научило его читать и писать, занялся для своего пропитанія сапожнымъ мастерствомъ и до конца жизни шилъ очень хорошіе сапоги, но кромѣ того, написалъ геніальныя философскія творенія, — и опять-таки никто въ Европѣ не думалъ говорить, что должны быть они плохи, потому-де, что куда же сапожнику быть хорошимъ философомъ: его дѣло точать сапоги и сучить дратву.

Это происходить отъ недогадливости умныхъ и образованныхъ людей въ Европѣ. Они, бѣдняжки, не подумали о самомъ легкомъ и вѣрномъ средствѣ, судить, хороши ли ученыя сочиненія такогото автора. А вѣрнѣйшее средство это состоить въ томъ, чтобы спросить у автора: «покажи-ка намъ свои дипломы, скажи-ка, гдѣ ты кончилъ курсъ, какія ученыя общества приняли тебя въ число своихъ членовъ, какую должность ты занимаешь»? Есть дипломы у автора, занимаетъ онъ ученую должность, — значитъ и ученыя его сочиненія прекрасны.

Это правило съ успѣхомъ было у насъ примѣняемо къ Н. А. Полевому, но еще съ большимъ успѣхомъ къ Бѣлинскому. «Человѣкъ-де былъ не получившій никакихъ дипломовъ, — ну, и значить, не могъ основательно писать объ ученыхъ предметахъ».

Бѣлинскій не былъ ни сапожникомъ или матросомъ, ни дипломатомъ или банкиромъ, никакое житейское ремесло не отвлекало его отъ книгъ, но у него не было дипломовъ: какая же тутъ можетъ быть ученость, посудите сами.

Да посмотрите, догадливые судьи, на самыя сочиненія и рѣшайте вопросъ объ учености писателя по его твореніямъ.

Этого способа повърки своихъ знаній Бѣлинскій не можетъ бояться. Будущіе біографы Бѣлинскаго разскажутъ намъ, когда и чѣмъ именно онъ занимался и какъ пользовался доступними емч средствами для пріобрѣтенія знаній, — мы пишемъ не біографію. насъ занимаютъ здёсь не люди, а только ихъ сочиненія, — и потому для насъ довольно знать, что изученіе сочиненій Бѣлинскаго самымъ неоспоримымъ образомъ опровергаетъ всякія сомнёнія въ основательности его знаній. У насъ мало было писателей, которыхъ можно было бы сравнить съ нимъ въ этомъ отношеніи. Кажется, нельзя сказать, чтобы кругъ вопросовъ, обнимаемыхъ его сочиненіями, былъ тёсенъ, а между тёмъ, положительно видишь, перечитывая его статьи, что обо всёхъ вопросахъ, какихъ ни казался онъ, онъ имѣлъ понятія очень основательныя, которымъ могли бы позавидовать многіе ученые писатели.

Что же касается его спеціальной науки—исторіи русской литературы, онъ былъ и до сихъ поръ остается первымъ знатокомъ ея. Въ этомъ отношеніи никто изъ нашихъ ученыхъ не могъ до сихъ поръ сравниться съ нимъ. Вообще надобно признаться, Бѣлинскій, будучи значительнѣйшимъ изъ всѣхъ нашихъ критиковъ, былъ и однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ нашихъ ученыхъ. Это фактъ неоспоримо доказываемый его сочиненіями. Сомнѣваться въ томъ значитъ обнаруживать или недостатокъ научнаго образованія въ себѣ, или свое незнакомство съ сочиненіями Бѣлинскаго.

Для иныхъ (впрочемъ, можно быть увѣреннымъ, очень немногихъ) можетъ показаться излишнею суровостью съ нашей стороны то, что мы не делали ни малейшихъ уступокъ въ пользу людей, осыпавшихъ Бѣлинскаго упреками и обвиненіями, — неужели, въ самомъ дѣлѣ, эти люди были совершенно неправы?-Совершенно неправы, --- и туть нёть ничего особеннаго или страннаго для людей, имѣющихъ понятіе объ исторіи, которая очень часто говоритъ о случаяхъ совершенно подобныхъ, часто показываетъ намъ, что одна изъ боровшихся партій была совершенно права, и всв обвиненія, взводившіяся на нее противниками, были совершенно ложны, происходя единственно отъ недальновидности, невѣжества, неблагонамвренности и тому подобныхъ отрицательныхъ качествъ. «Но неужели, могуть спросить насъ далее, вы хотите доказать, что критическая деятельность Белинскаго-полное осуществление абсолютнаго идеала критики»?-Дъло вовсе не въ томъ. Каждый писатель сынъ своего вѣка, и когда развитіе мысли съ теченіемъ времени становится выше той степени, которая была свойственна его эпохё, когда являются воззрънія болье полныя и глубокія, нежели каковы были его воззрѣнія, тогда конечно, его произведенія пе-

348

1

рестаютъ быть совершенно удовлетворительными. Мы нимало не сомнѣваемся въ томъ, что будущее развитіе человѣческой мысли далеко превзойдетъ своею полнотою и глубиною все, что произвела мысль нашего вёка; мы увёрены и въ томъ, что русской литературѣ предстоить великое развитіе, и что для того времени, когда настанеть эта эпоха высшаго развитія, будеть казаться неудовлетворительнымъ все существовавшее или существующее нынѣ въ русской литературѣ, въ томъ числѣ и критика Бѣлинскаго. Соображая аналогическій ходь развитія другихь литературь, мы можемь даже предусматривать, какія именно стороны нашей нынёшной литературы будуть казаться слабыми для того времени, можемъ предвидѣть и то, чѣмъ критика, соотвѣтствующая духу того времени, будеть отличаться отъ критики Бѣлинскаго: она будетъ гораздо требовательние, и, сравнительно съ нею, критика Билинскаго будеть казаться слишкомъ умѣренною въ своихъ требованіяхъ, слишкомъ уклончивою или даже слишкомъ слабою по выраженію этихъ требованій; предметы, о которыхъ тогда будеть вести ричь русская литература, будуть важнѣе, нежели были до сихъ поръ,-потому и критика будетъ находить недостойнымъ своего вниманія многое, что кажется въ нынёшней литературъ дъломъ великой важности. Но эта эпоха еще впереди, и скоро ли настанетъ она, трудно рѣшить: что будеть, можно предвидѣть, скоро ли и какимъ образомъ будетъ, нельзя сказать.

Предварительныя объясненія наши кончены, и мы теперь можемъ приступить къ подробному изложенію литературныхъ мнѣній Бѣлинскаго. Въ этомъ дѣлѣ мы постоянно будемъ приводить его собственныя слова, и трудъ нашъ ограничивается только выборомъ важнѣйшихъ мѣстъ изъ его послѣднихъ статей. Для большей точности, мы не будемъ даже отступать ни отъ того порядка, въ которомъ писаны были онѣ, ни отъ того порядка, въ которомъ писаны были онѣ, ни отъ того порядка, въ которомъ писаны были онѣ, ни отъ того порядка, въ которомъ писаны были онѣ, ни отъ того порядка, въ которомъ писаны были онѣ, ни отъ того порядка, въ которомъ писаны были онѣ, ни отъ того порядка, въ которомъ писаны были онѣ, ни отъ того порядка, въ которомъ писаны были онѣ, ни отъ того порядка, въ которомъ излагаются эти мысли въ каждой статьѣ: мы просто представимъ извлеченіе изъ послѣднихъ статей Бѣлинскаго, зная, что это будетъ пріятнѣе всего для читателей, полезнѣе всего для литературы.

Начинаемъ наши извлеченія анализомъ статьи Бѣлинскаго помѣщенной въ «Петербургскомъ Сборникѣ»—«Мысли и замѣтки о русской литературѣ». Безотносительное достоинство нашей литературы, по миѣнію Бѣлинскаго, еще не очень велико. Это понятіе важно, потому что вы, радуясь своимъ успѣхамъ, слишкомъ наклонны воображать, что уже недалеко осталось намъ до того, чтобы стоять на ряду съ образованнѣйшими народами и отдыхать на воображаемыхъ лаврахъ. Необходимо напоминать намъ, что эта высокая мечта не болѣе, какъ мечта. Если мы чѣмъ можемъ по справедливости гордиться, то, безъ сомнѣнія, литературою: она составляетъ лучшую сторону нашей жизни; а между тѣмъ, и литература наша до сихъ поръ находится въ состояніи, близкомъ къ младенчестну. Но, несмотря на свою слабость, для насъ она имѣетъ чрезвычайную важность:

"Какова бы ни была наша литература, во всякомъ случаћ, ея значение для насъ гораздо важнће, нежели какъ можетъ оно казаться: въ ней, въ одной ей, вся наша умственная жизнь и вся поэзія нашей жизни. Только въ ея сферћ перестаемъ мы быть Иванами и Петрами, а становимся просто людьми, обращаемся къ людямъ и съ людьми.

"Въ нашемъ обществѣ преобладаетъ духъ разъединенія: у каждаго нашего сословія все свое, особенное-и платье, и манеры, и образъ жизни, и обычан, и даже языкъ. Духъ разъединенія враждебень обществу: общество соединяеть людей, каста разъединдетъ ихъ. Этотъ духъ особности такъ силенъ у насъ. что даже и новыя сословія, возникшія изъ новаго порядка дёль, основаннаго Петромъ Великимъ, не замедлили принять на себя особенные оттѣнки. Чему удивляться, что дворянинъ на купца, а купецъ на дворянина вовсе не походять, если иногда почти то же различіе существуеть и между ученымъ и художникомь?... У насъ еще не перевелись ученые, которые всю жизнь остаются върными благородной ръшимости не понимать, что такое искусство и зачъмъ оно; у насъ еще много художниковъ, которые и не подозръваютъ живой связи ихъ искусства съ наукою, съ литературою, съ жизнію. И потому сведите такого ученаго съ такимъ художникомъ, и вы увидите, что они будутъ или молчать, или перекидываться общими фразами... Несомнѣнно то, что у насъ есть сильная потребность общества и стремление къ обществу; а это уже важно. Реформа Петра Великаго не уничтожила, не разрушила стѣнъ, отдѣлявшихъ въ старомъ обществѣ одинъ классъ отъ другаго; но она подкопалась подъ основаніе этихъ стінъ и если не повалила, то наклонила ихъ на бокъ, — и теперь со дня на день онь все болье и болье клонятся, обсыпаются и засыпаются собственными своими обломками, собственнымъ своимъ щебнемъ и мусоромъ, такъ что починять ихъ значило бы придавать имъ тяжесть, которая, по причинь подрытаго ихъ основанія, только ускорила бы ихъ, и безъ того неизбѣжное, паденіе. И если теперь раздѣленныя этими стѣнами сословія не могуть переходить черезъ нихъ, какъ черезъ ровную мостовую, зато легко могутъ перескакивать черезъ нихъ тамъ, гдѣ овѣ особенно пообвалились или пострадали отъ проломовъ. Все это прежде дълалось медленно и незамътно, теперь ділается и быстріе и замітніе, — и близко время, когда все это очень скоро и начисто сділается. Желізныя дороги пройдуть и подъ стінами и черезъ стіны, туннелями и мостами; усиленіемъ промынленности и торговли овъ переплетуть интересы людей всяхъ сословій и классовъ и заставять ихъ вступить между собою въ ті живыя и тісныя отношенія, которыя невольно сглаживають всё різкія и ненужныя различія.

"Но начало этого сближенія сословій между собою, которое есть начало образующагося общества, отнюдь не принадлежить исключительно нашему времени: оно сливается съ началомъ нашей литературы. Общественное просвѣщеніе потекло у насъ въ начал'я ручейкомъ мелкимъ и едба замѣтнымъ, но зато изъ высшаго и благороднѣйшаго источника изъ самой науки и литературы. Наука у насъ и теперь только укореняется, но еще не укоренилась, тогда какъ образованіе только еще не разрослось, но уже укоренилось. Листъ его мелокъ и рѣдокъ, стволъ не высокъ и не толстъ, но корень уже такъ глубокъ, что его не вырвать никакой бурѣ, никакому потоку, никакой силѣ: вырубите этотъ лѣсокъ въ одномъ мѣстѣ, но корень дасть отпрыски въ другомъ, и вы скорѣе устанете вырубать, нежели устанетъ онъ давать новые отпрыски и разростаться...

"Говоря объ успѣхахъ образованія нашего общества, мы говоримъ объ успѣхахъ нашей литературы, потому что наше образованіе есть непосредственное дѣйствіе нашей литературы на понятія и нравы общества. Литература наша создала нравы нашего общества, воспитала уже нѣсколько поколѣній, рѣзко отличающихся одно отъ другаго, положила начало внутреннему сближенію сословій, образовала родъ общественнаго мнѣнія и произвела нѣчто въ родѣ особеннаго класса въ обществе, который отъ обыкновеннаго средняю сосмовія отличается тѣмъ, что состоитъ не изъ купечества и мѣщанства только, но изъ людей всѣхъ сословій, сблизившихся между собою черезъ образованіе которое у насъ исключительно сосредоточивается на любви къ литературѣ.

"Различіе литературнаго образованія общества перешло въ жизнь и раздѣлило людей на различно дѣйствующія, мыслящія и убѣжденныя поколѣнія, которыхъ живые споры и полемическія отношенія, выходя изъ принциповъ, а не изъ матеріальныхъ интересовъ, являютъ собою признаки возникающей и развивающейся въ обществѣ духовной жизни. И это великое дѣло есть дѣло нашей литературы!...

"Литература была для нашего общества живымъ источникомъ даже практическихъ нравственныхъ идей. Она началась сатирою и въ лицѣ Кантемира объявила нещадную войну невѣжеству, предразсудкамъ. сутяжничеству, ябедѣ, крючкотворству, лихоимству в казнокрадству, которыя она застала въ старомъ обществѣ не какъ пороки, но какъ правила живни, какъ моральныя убѣжденія. Каковъ бы ни былъ талантъ Сумарокова, но его сатирическія нападки на "крапивное сѣмя" всегда будутъ заслуживать почетнаго упоминовенія отъ историка русской литературы. Комедіи Фонвизина были еще болѣе заслугою передъ обществомъ, нежели передъ литературою. Отчасти тоже можно сказать и объ "Ябедѣ" Капниста. Басня потому такъ хорошо и принялась у насъ, что она принадлежитъ къ сатирическому роду поэзіи. Самъ Державныъ, поэтъ по пос имуществу лирическій, быль въ то же время и сатирическимъ поэтомъ, какъ, напримбръ, въ "Фелицъ", "Вельможъ" в другихъ пьесахъ. Наконецъ пришло время, когда въ нашей литературъ сатира перешла въ юморъ, который высказывается въ художественномъ воспроизведени житейской дъйствительности. Конечно, смѣшно было бы предполагать, чтобъ сатира, комедія, повѣсть или романъ могли исправить порочнаго человѣка; но нѣтъ сомнѣнія, что они открывая глаза общества на самого же его, способствуя пробужденію его самосознанія, покрывають порочнаго презрініемъ и позоромъ. Не даромъ же многіе у насъ не могутъ безъ ненависти слышать имени Гоголя и его "Ревизора" называють "безправственнымъ" сочиненіемъ, которое слѣдовало бы запретить. Равнымъ образомъ, теперь уже никто не будетъ такъ простодушенъ, чтобы думать, что комедія или повёсть можеть взяточника сдёлать честнымъ человёкомъ: нѣтъ! кривое дерево, когда оно уже выросло и потолстѣло, не сдѣлаешь прямымъ; но ведь у взяточниковъ такъ же бываютъ дети, какъ и у невзяточниковъ: тѣ и другія, еще не имѣя причинъ считать безнравственными яркія ивображенія взяточничества, восхищаются ими и незамѣтно для самихъ себя обогащаются такими впечатленіями, которыя не всегда оказываются безплодными въ ихъ послёдующей жизни, когда они делаются действительными членами общества. Впечатлёнія юности сильны, и юность то и привимаеть за несомнённую истину, что прежле всего поразило ея чувство, воображеніе и умъ. И вотъ какимъ образомъ дѣйствуетъ литература уже не на одно образованіе, но и на правственное улучшение общества. Какъ бы то ни было, но это фактъ, не подлежащій никакому сомнѣнію, что только въ послѣднее время у насъ начало дълаться замётнымъ число людей, которые нравственныя убёжденія стараются осуществлять на делё, въ ущербъ своимъ личнымъ выгодамъ и во вредъ своему общественному положению...

"Не менье этого неоспорымъ и тотъ фактъ, что литература служитъ у насъ точкою соединенія людей, во всіхъ другихъ отношеніяхъ внутренно разъединенныхъ. Мѣщанинъ Ломоносовъ, за свой талантъ и свою ученость, достигаетъ важныхъ чиновъ, и вельможи допускають его въ свой кругъ. Бъдный дворянинъ Державинъ, за свой талантъ, самъ делается вельможею, - в между людьми, съ которыми сблизила его литература, онъ нашелъ не однихъ меценатовъ, но и друзей. Казанскій купецъ Каменевъ, написавшій балладу "Громвалъ", пріѣхавъ въ Москву по дѣламъ, пошелъ познакомиться съ Карамзинымъ, а черезъ него перезнакомился со всёмъ московскимъ литературнымъ кругомъ. Это было назадъ тому сорокъ люта, когда купцы хаживали только въ переднія дворянскихъ домовъ, и то по деламъ, съ товарами или за должкомъ, объ уплать котораго смиренно докучали. Первые журналы русскіе, которыхъ и самыя имена теперь забыты, издавались кружками молодыхъ людей, сблизившихся между собою чрезъ общую имъ всёмъ страсть къ литературе. Образованность равняеть людей. И въ наше время уже нисколько не рёдкость встрётить дружескій кружокъ, въ которомъ найдется и знатный баринъ, и разночинецъ, и купецъ, и мѣщанинъ,- кружокъ, члены котораго совершенно забыли раздѣляющія ихъ внёшнія различія и взаимно уважають другь въ другё просто людей. Воть ИСТИННОЕ НАЧАЛО ОБРАЗОВАННОЙ ОБЩЕСТВЕННОСТИ, СОЗДАВНОС У НАСЪ ИНТЕРАТУРО Кто изъ имѣющихъ право на имя человѣка не пожелаеть отъ всей души, чтобь эта общественность росла и увеличивалась не по днямъ, а по часамъ, какъ росли наши сказочные богатыри! Какъ все живое, общество должно быть органическимъ, то есть множествомъ людей, связанныхъ между собою енутренно. Денежные интересы, торговля, акцій, балы, собранія, танцы — тоже связь, но только внѣшняя, слѣдовательно, не живая, не органическая, хотя и необходимая и полезная. Внутренно связываютъ людей общіе нравственные интересы, сходство въ понятіяхъ, равенство въ образованіи и, при этомъ, взаимное уваженіе къ своему человѣческому достоинству. Но всѣ наши нравственные интересы, вся духовная жизнь наша сосредоточивалась до сихъ поръ и еще долго будетъ сосредоточиваться исключительно въ литературѣ: она живой источникъ, изъ котораго просачиваются въ общество всѣ человѣческія чувства и понятія…

"Любовь къ крайностамъ въ сужденіяхъ-одно изъ свойствъ еще не установившейся натуры русской: русскій человѣкъ любитъ или не въ мѣру хвастаться, или не въ мѣру скромничать.

"Пристаньте къ одной изъ этихъ партій, она сейчасъ же произведетъ васъ въ великіе люди, въ геніи, тогда какъ другая возненавидитъ и объявить бездарнымъ человѣкомъ. Но, во всякомъ случаѣ, имѣя враговъ, вы будете имѣть и друзей. Держась же безпристрастнаго, трезваю мивнія объ этомъ предметь, вы возстановите противъ себя обѣ стороны. Одна изъ нихъ обременитъ васъ своимъ моднымъ, попугайнымъ презрениемъ; другая, пожалуй, объявитъ васъ человѣкомъ безпокойнымъ, опаснымъ, подозрительнымъ, ренегатомъ и будетъ писать на васъ датературныя донесенія-разумѣется, публикь... Самое непріятное туть то, что вы не будете поняты, и въ вашихъ словахъ будутъ находить то неумъренныя похвалы, то неумъренную брань, но не будутъ видъть въ нихъ върной характеристики факта дъйствительности, какъ онъ есть, со всъмъ его добромъ и здомъ, достоинствами и недостатками, со всёми противорёчіями, которыя онь носить въ самомъ себъ. Это особенно прилагается къ нашей литературь, которая представляеть собою столько крайностей и противорьчій, что, сказавъ о ней что нибудь утвердительное, тотчасъ же должно сділать оговорку, которая большинству публики больше любящему читать, нежели разсуждать, легко можетъ показаться отриданіемъ или противорѣчіемъ. Такъ, напримѣръ, сказавъ о сильномъ и благотворномъ вліяніи нашей литературы на общество и, слёдовательно, о ся великой для насъ важности, мы должны оговориться, чтобы этому вліянію и этой важности не приписали большихъ размѣровъ, нежели какіе мы разуміли, и, такимъ образомъ, не вывели бы изъ нашихъ словъ такого заключенія, что мы не только имѣемъ литературу, но еще и богатую литературу, которая смёло можеть стать наравнё съ любою европейскою литературою. Полобное заключение было бы всячески ложно. У насъ есть литература, и литература, богатая талантами и произведеніями, если брать въ соображение ся средства и молодость, -- но наша литература существуетъ только для насъ: для иностранцевъ же она еще вовсе не литература, и они имбютъ полное право не признавать ся существованія, потому что они не могуть черезъ нее изучать и узнавать насъ, какъ народъ, какъ общество. Литература

наша слишкомъ молода, неопредёленна и безцвётна для того, чтобы иностранцы могли видёть въ ней фактъ нашей умственной жизни.

"Для иностранцевъ интереснѣе другихъ были бы въ хорошихъ переводахъ тѣ созданія Пушкина и Лермонтова, которыхъ содержаніе взято изъ русской жизни. Такимъ образомъ, Евченій Окмиилъ былъ бы для иностранцевъ интереснѣе Моцарта и Сальери, Скупаю Рыцаря и Каменнаю Гостя. И вотъ почему самый интересный для иностранцевъ русскій поэтъ есть Гоголь. Этотъ успѣхъ понятенъ: кромѣ огромности своего художническаго таланта, Гоголь строго держится въ своихъ сочиненіяхъ сферы русской житейской дѣйствительности. А это-то всего и интереснѣе для иностранцевъ: они хотятъ черезъ поэта знакомиться съ страною, которая произвела его. Въ этомъ отношеніш Гоголь—самый національный изъ русскихъ поэтовъ, и ему нельзя боятся перевода, хотя, по причинѣ самой національности его сочиненій, и въ лучшемъ переводѣ не можетъ не ослабиться ихъ колорить.

"Но и этимъ успѣхомъ не должно слишкомъ заноситься. Для поэта, который хочеть, чтобъ геній его быль признань вездь и всёми, а не одними только его соотечественниками, національность есть первое, но не единственное условіє: необходимо еще, чтобъ, будучи національныма, онъ въ то же время быль и всемірныма, то есть, чтобы національность его твореній была формою. теломъ, плотью, физіономіею, личностію духовнаго и безплотнаго міра общечеловеческихъ идей. Другими словами: необходимо, чтобъ національный поэтъ имълъ великое историческое значение не для одного только своего отечества, но чтобы его явленіе имёло всемірно-историческое значеніе. Такіе поэты могуть являться только у народовь, призванныхъ играть въ сульбахъ человъчества всемірно-историческую родь, то есть своею напіональною жизнію имъть вліяніе на ходъ и развитіе всего челов'ячества. И потому, если, съ одной стороны, безъ великаго генія отъ природы, нельзя быть всемірно-историческимъ поэтомъ, то, съ другой стороны, и съ великимъ геніемъ иногда можно быть не всемірно-историческимъ поэтомъ, то есть имѣть важность только для одного своего народа. Здёсь значеніе поэта зависить уже не отъ него самого, не отъ его деятельности, направления, гения, но отъ значения страны, которая произвела его. Съ этой точки зрѣнія, у насъ нѣть ни одного поэта, котораго мы имѣли бы право поставить наравнѣ съ первыми поэтами Европы".

Таланты есть повсюду и всегда; но не одни только таланты нужны для того, чтобы литература имѣла положительное достоинство, только содержаніе придаеть истинную цёну, ея произведеніямъ.

"Почти каждый образованный французъ считаетъ необходимымъ имёть въ своей библіотекѣ всѣхъ своихъ писателей, которыхъ общественное мнѣніе признало классическими. И онъ читаетъ и перечитываетъ ихъ всю жизнь свою. У насъ—что грѣха таить?—не всякій записной литераторъ считаетъ за нужное имѣть старыхъ писателей. И вообще у насъ всѣ охотнѣе покупаютъ новую книгу, нежели старую; старыхъ писателей у насъ почти никто не читаетъ, особенно тѣ, которые всѣхъ громче кричатъ о ихъ геніи и славѣ. Это отчасти происходитъ оттого, что наше образованіе еще не установилось и образованныя потребности еще не обратились у насъ въ привычку. Но тутъ есть и другая, можетъ быть, еще болѣе существенная причина, которая не только объясняетъ, но частію и оправдываетъ это нравственное явленіе. Французы до сихъ поръ читаютъ, напримѣръ, Рабле, или Паскаля, писателей XVI и XVII вѣка: тутъ нѣтъ ничего удивительнаго, потому что этихъ писателей и теперь читаютъ и изучаютъ не одни французы, но и нѣмцы, и англичане, словомъ, люди всѣхъ образованныхъ націй. Языкъ этихъ писателей, и особенно Рабле, устарѣлъ: но содержане ихъ сочиненій всегда будетъ имѣть свой живой интересъ, потому что оно тѣсно связано со смысломъ и значеніемъ цѣлой исторической эпохи. Это доказываетъ ту истину, что только содержаніе можетъ спасти отъ забвенія писателя".

Источникъ, изъ котораго возникаетъ богатая литература-богатство и сила умственной жизни въ обществѣ. У насъ этого еще нѣтъ:

"Вообще, вмёстё съ удивительными и быстрыми успёхами въ умственномъ и литературномъ образовании. проглядываютъ у насъ какая-то незрёдость, какая-то шаткостъ и неопредёленность. Истины, въ другихъ литературахъ давно сдёлавшіяся аксіомами, давно уже не возбуждающія споровъ и не требующія доказательствъ, у насъ все еще не подвергались сужденію, еще не всёмъ извёстны.

"Вспомните только, что произведение, върно схватывающее какия нибудь черты общества, считается у насъ часто пасквилемъ, то на общество, то на сословіе, то на лица. Отъ нашей литературы требуютъ, чтобы она виділа въ дъйствительности только героевъ добродътели да мелодраматическихъ злодъевъ, и чтобы она и не подозръвала, что въ обществъ можетъ быть много смъшныхъ, странныхъ и уродливыхъ явленій. Каждый, чтобъ ему было широко и просторно жить, готовъ, еслибъ могъ, запретить другимъ жить. Явился у насъ писатель, юмористическій таланть котораго имёль до того сильное вліяніе на всю литературу, что далъ ей совершенно новое направление. Его стали порочить. Хотвли увврить публику, что онъ-Поль-де-Кокъ, живописецъ грязной, неумытой и непричесанной природы. Онъ не отвѣчалъ никому и шелъ себѣ впередъ. Публика, въ отношения къ нему, разделилась на деб стороны, изъ которыхъ самая многочисленная была рѣшительно противъ него, что, впрочемъ, нисколько не мъшало ей раскупить, читать и перечитывать его сочиненія. Наконецъ и большинство публики стало за него: что ділать поридателямъ? они начали признавать въ немъ талантъ, даже большой, хотя, по ихъ словамъ, идущій и не по настоящему пути, но, вмёстё съ этимъ, стали давать знать и намекали прямо, что онъ, будто бы, унижаетъ все русское, оскорбляетъ почтенное сословіе чиновниковъ, и т. п. Всѣ мнѣнія находять у насъ мѣсто, просторъ, вниманіе и даже послёдователей. Что же это, если не незрёлость и не шаткость общественнаго мевнія? Но, со всёмъ этимъ, истина и здравый вкусъ все-таки идуть твердыми шагами и овладёвають полемъ этой безпорядочной битвы мнёній. Все это доказываеть, что и литература и общество наше еще слишкомъ молоды и незрълы, но что въ нихъ кроется много здоровой. жизненной силы, объщающей богатое развитие въ будущемъ". 23#

## ГЛАВА ДЕВЯТАЯ И ПОСЛЪДНЯЯ.

Продолжаемъ наши извлеченія изъ статей Бѣлинскаго. Намъ остается анализировать два послёднія его годичныя обозрёнія русской литературы—за 1846 и 1847 годы («Совр.» 1847 года, № 1. и 1848 года, №№ 1 и 3). Эти два обозрѣнія, вмѣстѣ съ статьей. «Петербургскаго Сборника», отрывки изъ которой привели мы въпредъидущей главѣ, представляють довольно полное выраженіе общихъ литературныхъ воззрѣній Бѣлинскаго. Для перваго раза, эти извлеченія съ достаточною ясностью возобновляють въ памяти читателей личность геніальнаго нашего критика. Прійдеть время, кто нибудь скажеть намъ что нибудь новое, что нибудь лучшее. Въ нашемъ обществѣ, въ нашей литературѣ есть свѣжія силы, есть стремление впередъ, есть залоги для развития болѣе живаго и широкаго, нежели все предъидущее. Пусть воспоминанія о Бѣлинскомъ утратятъ большую часть нынѣшняго живаго своего интереса. для современности. Чёмъ скорёе это будеть, тёмъ лучше. А пока,--пока онъ все еще остается незамѣнимъ для нашей литературы.

«Взглядъ на русскую литературу 1846 года» начинается замѣчаніями о томъ, что характеръ современной русской литературы состоитъ въ болѣе и болѣе тѣсномъ сближеніи съ жизнью и дѣйствительностью, и что подобная характеристика можетъ быть умѣстна только относительно литературы очень молодой, мало еще развившейся, и начавшейся въ подражаніе иностраннымъ литературамъ, а не изъ самостоятельной національной жизни, что отрѣшеніе отъ подражательности, постепенное достиженіе самобытности есть главная черта въ исторіи нашей литературы, что и доказывается фактами. Выписки изъ этой части обзора были нами приводимы въ предъидущихъ главахъ. Наконецъ, говоритъ Бѣлинскій, въ произведеніяхъ Гоголя и писателей, имъ воспитанныхъ, наша литература явилась самобытною, стала вѣрнымъ изображеніемъ русской дѣйствительности и оттого получила въ главахъ общества важное значеніе, какого прежде, по отсутствію живаго содержанія, она не имѣла. Въ беллетристикѣ старое реторическое направленіе совершенно безсильно; но внѣ беллетристики оно проявляется такъ называемымъ славянофильствомъ.

"Известно, что въ глазахъ Карамзина Іоаннъ III былъ выше Петра Ве. ликаго, а до-петровская Русь лучше Россія новой. Вотъ источникъ такъ на-Зываемаго славянофильства, которое мы впрочемъ, во многихъ отношеніяхъ считаемъ весьма важнымъ явленіемъ, доказывающимъ, въ свою очередь, что время зрелости и возмужалости нашей литературы близко. Во времена дътства литературы всёхъ занимають вопросы, если даже и важные сами по себё, то не имъющіе никакого дъльнаго примъненія къ жизни. Такъ называемое славянофильство, безъ всякаго сомнения касается самыхъ жизненныхъ, самыхъ важныхъ вопросовъ нашей общественности. Какъ оно ихъ касается и какъ оно къ нимъ относится --- это другое дело. Но прежде всего славянофильство есть убъждение, которое, какъ всякое убъждение, заслуживаетъ полнаго уваженія, даже и въ такомъ случав, если съ нимъ вовсе несогласны. Много можно сказать въ пользу славянофильства, говоря о причинахъ, вызвавшихъ его явленіе; но разспотрѣвъ его ближе, нельзя не увидѣть, что существованіе и важность этой литературной котеріи чисто-отрицательныя, что она вызвана и живеть не для себя, а для оправданія и утвержденія именно той идеи, на борьбу съ которою обрекла себя. Поэтому нёть никакого интереса говорить съ славянофилами о томъ, что они хотятъ, да и сами они неохотно говорятъ и пишуть объ этомъ, хотя в не делають изъ этого никакой тайны. Дело въ томъ, что положительная сторона вхъ доктрины заключается въ какихъ-то то предчувствіяхъ побъды Востока надъ Западомъ. Но отрицательная сторона ихъ ученія гораздо болье заслуживаеть вниманія, не въ томъ, что они говорять противъ гніющаго будто бы Запада, но въ томъ, что они говорять противъ русскаго европензма, а объ этомъ они говорятъ много дёльнаго съ чёмъ нельзя не согласиться хотя на половину, какъ, напримъръ, что въ русской жизни есть какая-то двойственность, слёдовательно, отсутствіе нравственнаго единства; что это лишаетъ насъ рѣзко выразившагося національнаго характера, какимъ, отличаются почти всё европейскіе народы; что это ділаеть нась какими-то междоумками, которые хорошо умѣють мыслить по французски, по нѣмецки, и по англійски, но никакъ не умѣютъ мыслить по-русски, и что причина всего этого въ реформт Петра Великаго. Все это справедливо до извъстной степени. Но нельзя остановиться на признание справедливости какого бы то ни было фекта., а должна изслёдовать его причины, въ надеждё въ самомъ злё найти и сред-

ства къ выходу изъ него. Этого славянофилы не ділали и не сділали; но затоони заставили если не сделать, то делать это своихъ противниковъ. И вотъ гай ихъ истинная заслуга. Заснуть въ самолюбивыхъ мечтахъ, о чемъ бы онв ни были-о нашей ли народной славь, или о нашемъ европеизмь, равно безплодно и вредно, потому что сонъ есть не жизнь, а только грезы о жизни; и нельзя не сказать спасибо тому, кто прерветь такой сонь. Въ самомъ дель, никогда изучение русской истории не имило такого серьезнаго характера, какой приняло оно въ послѣднее время. Мы вопрошаемъ и допрашиваемъ прошедшее, чтобы оно объяснило намъ наше настоящее и намекнуло о нашемъ будущемъ. Мы какъ будто испугались за нашу жизнь, за наше значеніе, за наше прошедшее или будущее, и скорве хотимъ рёшить великій вопросъ: Быть или не быть? Туть уже діло идеть не о томъ, откуда пришли варяги, съ запада вли.съ юга, изъ-за Балтійскаго, или изъ-за Чернаго моря, а о томъ, проходить ди черезъ нашу исторію какая нибудь живая органическая мысль, и если проходить, какая именно; какія наши отношенія къ нашему прошелшему. отъ вотораго мы вакъ булто оторваны, и въ Запалу, съ которымъ мы вакъ будто связаны. И результатомъ этихъ хлопотливыхъ и тревожныхъ изслёдованій начинаеть оказываться, что, во первыхъ, мы не такъ ръзко оторваны отъ нашего прошедшаго, какъ думали, и не такъ тесно связаны съ Западомъ, • какъ воображали. Съ другой стороны, обращаясь къ своему настоящему положению, смотря на него глазами сомнения и изследования, мы не можемъ не видьть, какъ, во многихъ отношеніяхъ, смешно и жалко успокоилъ насъ нашъ русский европеизмъ насчетъ нашихъ русскихъ недостатковъ, забъливъ и зарумянивъ, но вовсе не изгладивъ ихъ. И въ этомъ отношени побздки за границу чрезвычайно полезны намъ: многіе изъ русскихъ отправляются туда рішительными европейцами, а возвращаются оттуда, сами не зная къмъ, и потому самому съ исвреннимъ желаніемъ сділаться русскими. Что же все это означаеть?-Неужели славянофилы правы и реформа Петра Великаго только лишила насъ народности и сдълала междоумками? И неужели они правы, говоря, что намъ надо воротиться къ общественному устройству и нравамъ временъ не то баснословнаго Гостомысла, не то даря Алексвя Михайловича (насчеть этого сами господа славянофилы еще не условились между собою)?..

"Нѣтъ, это означаетъ совсёмъ другое, а именно то, что Россія вполнѣ исчерпала, исжила эпоху преобразованія, что реформа совершила въ ней свое дѣло, сдѣлала для нея все, что могла и должна была сдѣлать, и что настало для Россіи время развиваться самобытно, изъ самой себя. Но миновать, перескочить, перепрыгнуть, такъ сказать, эпоху реформы и воротиться къ предшествовавшимъ ей временамъ—неужели это значитъ развиваться самобытно? Смѣшно было бы такъ думать уже по одному тому, что это такая же невозможность, какъ и перемѣвить порядокъ годовыхъ временъ, заставивъ за весною слѣдовать зиму, а за осенью—лѣто. Это значило бы еще признать явленіе Петра Великаго, его реформу и послѣдующія событія въ Россія (можетъ быть, до самого 1812 года—эпохи, съ которой началась новая жизнь для Россія), признать ихъ случайными, какимъ-то тяжелымъ сномъ, который тотчасъ исчезаетъ и уничтожается, какъ скоро проснувшійся человѣвъ открывасть гаваа.

358

Но такъ думать сродно только господамъ Маниловымъ. Подобныя событія въ жизни народа слишкомъ велики, чтобъ быть случайными, и жизнь народа не есть утлая лодочка, которой каждый можеть давать произвольное направление легкимъ движеніемъ весла. Вибсто того, чтобъ думать о невозможномъ и сибшить всёхъ на свой счетъ самолюбивымъ вмёшательствомъ въ историческія судьбы, гораздо лучше, признавъ неотразимую и неизмѣнимую дѣйствительность существующаго, дъйствовать на его основания, руководясь разумомъ и здравымъ смысломъ, а не маниловскими фантазіями. Не объ измѣненіи того, что совершилось безъ нашего въдома и что смъется надъ нашею водею, должны мы думать, а объ измѣненіи самихъ себя на основаніи уже указаннаго намъ пути высшею насъ волею. Дёло въ томъ, что пора намъ перестать казаться, а начать быть, пора оставить, какъ дурную привычку, довольствоваться словами и европейскія формы и внѣшность принимать за европеизмъ. Скажемъ боле: пора намъ перестать восхищаться европейскимъ потому только, что оно не азіатское, но любить, уважать его, стремиться къ нему потому только, что оно человическое, и, на этомъ основании, все европейское, въ чемъ нътъ человуческаго, отвергать съ такою же энергіею, какъ и все азіатское, въ чемъ вътъ человъческаго.

"Повторяемъ: славянофилы правы во многихъ отношеніяхъ: но тѣмъ не менье ихъ роль чисто-отридательная, хотя и полезная на время. Главная причина ихъ странныхъ выводовъ заключается въ томъ, что они произвольно упреждаютъ время, процессъ развитія принимають за его результать, хотять видъть плодъ прежде пвъта и, находя листья безвкусными, объявляють плодъ гнилымъ и предлагають огромный лёсь, разросшійся на необозримомъ пространствѣ, пересадить на другое мѣсто и приложить къ нему другаго рода уходъ. По ихъ мибнію, это не легко, но возможно! Они забыли, что новая петровская Россія такъ же молода, какъ и Северная Америка, что въ будущемъ ей представляется гораздо больше, чёмъ въ прошедшемъ. Они забыли что въ разгарѣ процесса часто особенно бросаются въ глаза именно тѣ явленія, которыя, по окончанім процесса, должны исчезнуть, и часто не видно именно того, что впослёдствія должно явиться результатомъ процесса. Въ этомъ отношения. Россію нечего сравнивать со старыми государствами Европы, которыхъ исторія шла діаметрально противоположно нашей и давно уже дала и преть и плодъ. Безъ всякаго сомнения, русскому легче усвоить себе взглядъ француза, англичанина или нёмпа, нежели мыслить самостоятельно, по русски, потому что готовый взглядъ, съ которымъ равно легко знакомить его и наука и современная діятельность, тогда какъ онъ, въ отношеніи къ самому себѣ, еще загадка, потому что еще загадка для него значеніе и судьба его отечества, гдѣ все зародыши, зачатки и ничего опредёленнаго, развившагося, сформировавшагося. Разумбется, въ этомъ есть нечто грустное, но зато какъ много и утвшительнаго въ этомъ же самомъ! Дубъ ростетъ медленно, зато живеть века. Человеку сродно желать скораго свершения своихъ желаний; но скороспілость ненадежна: намъ боліе, чімъ кому другому, должно убідиться въ этой истинь. Известно, что французы, англичане, немцы такъ національны каждый по своему, что не въ состоянія понимать другь друга, -- тогда какъ

русскому равно доступны и соціальность француза, и практическая діятельность англичанина, и туманная философія нёмца. Одни видять въ этомъ наше превосходство передъ всёми другими народами, другіе выводять изъ этого весьма печальныя завлюченія о безкарактерности, которую воспитала въ насъ реформа Петра: потому что, говорять они, у кого нёть своей жизни, тому легко поддалываться подъ чужую, у кого нать своихъ интересовъ, тому легко принимать чужіе; но подділаться подъ чужую жизнь не значить жить, понять чужіе интересы не значить усвоить ихъ себѣ. Въ послѣднемъ мнѣнія много правды, но не совсёмъ лишено истины и первое мнѣніе, какъ ни заносчиво оно. Прежде всего мы скажемъ, что решительно не веримъ въ возможность кржикаго политическаго и государственнаго существованія народовъ лишенныхъ національности, слёдовательно, живущихъ чисто-внёшнею жизнію. Въ Европъ есть одно такое искусственное государство, склеенное изъ многихъ національностей; но кому же неизвѣстно, что его крѣпость и сила-до поры до времени?.. Намъ, русскимъ, нечего сомнѣваться въ нашемъ политическомъ и государственномъ значения: изъ всёхъ славянскихъ племенъ только мы сложились въ кръпкое и могучее государство и какъ до Петра Великаго, такъ и нослѣ него, до настоящей минуты, выдержали съ честью не одно суровое испытаніе судьбы, не разъ были на краю гибели и всегда успѣвали спасаться отъ нея и потомъ являться въ новой и большей силь и кръпости. Въ народъ чуждомъ внутренняго развитія, не можетъ быть этой крѣпости этой силы. Да, въ насъ есть національная жизнь; мы призваны сказать міру свое слово, свою мысль; но каково это слово, какова мысль, --объ этомъ пока еще рано намъ хлопотать. Наши внуки или правнуки узнають это безъ всякихъ усилій напряженнаго разгадыванія, потому что это слово, эта мысль будеть сказана ими...

"Что же касается до многосторонности, съ какою русскій чедовѣкъ понимаеть чуждыя ему національности, — въ этомъ заключается равно и его сдабая и его сильныя стороны. Слабая потому, что этой многосторонности, дъйствительно, много помогаеть его настоящая независимость отъ односторонности собственныхъ національныхъ интересовъ. Но можно сказать съ достов'ярностью, что эта независимость только помогаеть этой многосторонности; а едва-ли можно сказать съ вакою нибудь достовърностью, чтобы она производила ее. По врайней мере, какъ кажется, что было бы слишкомъ смело принисывать положенію то, что всего более должно приписывать природной даровитости. Не любя гаданій и мечтаній и пуще всего боясь произвольныхъ, личныхъ выводовъ, мы не утверждаемъ за непреложное, что русскому народу предназначено выразить въ своей національности наиболье богатое и многостороннее содержаніе, и что въ этомъ заключается причина его удивительной способности воспринимать и усвоивать себь все чуждое ему; но смлемъ думать, что подобная мысль, какъ предположение, высказываемое безъ самохвальства и фанатизма. не лишена основанія"...

"...На свётё нёть ничего безусловно важнаго или неважнаго. Противь этой истины могуть спорить только тё исключительно теоретическія натуры, которыя до тёхъ порь и умны, пока носятся въ общахъ отвлеченностяхъ, а какъ скоро спустятся въ сферу приложеній общаго къ частному, словомъ, въ мірь дъйствительность, тотчась оказываются сомнительными на счеть нормальнаго состоянія ихъ мозга. Итакъ, все на свётё только относительно важно или не важно, велико или мало, старо или ново. "Какъ—скажуть намъ—и истина, и добродётель—понятія относительныя"? Нётъ, какъ понятие, какъ мысль, онѣ безусловны и вѣчны; но какъ осуществление, какъ факта, онѣ относительны. Идеи истины и добра признавались всёми народами, во всё вѣка; но что непреложная истина, что добро для одного народа или вѣка, то часто бываетъ ложью и зломъ для другаго народа, въ другой вѣкъ. Поэтому безусловный или абсолютный способъ сужденія есть самый легкій, но зато и самый ненадежный; теперь онъ называется абстрактнымъ или отвлеченнымъ. Ничего нѣтъ легче, какъ опредѣлить, чѣмъ долженъ быть человѣкъ въ нравственномъ отношеніи; но ничего нѣтъ труднѣе, какъ показать, почему вотъ этотъ человѣкъ сдѣлался тѣмъ, что онъ есть, а не сдѣлался тѣмъ, чѣмъ бы ему, по теоріи нравственной философіи, слѣдовало быть.

"Воть точка зрѣнія, съ которой мы находимъ признаки зрѣлости современной русской литературы въ явленіяхъ, повидимому, самыхъ обыкновенныхъ. Присмотритесь, прислушайтесь: о чемъ больше всего толкуютъ наши журналы?—о народности, о дѣйствительности. На что больше всего нападаютъ они?—на романтизмъ, мечтательности. На что больше всего нападаютъ они?—на романтизмъ, мечтательность, отвлеченность. О нѣкоторыхъ изъ этихъ предметовъ много было толковъ и прежде, да не тотъ они имѣли смыслъ, не то значеніе. Понятіе о дѣйствительности совершенно новое; на романтизмъ прежде смотрѣли, какъ на альфу и омегу человѣческой мудрости, и въ немъ одномъ искали рѣшенія всѣхъ вопросовъ; понятіе о народности имѣло прежде исключительно литературное значеніе, безъ всякаго приложенія къ жизни. Оно, если хотите, и теперь обращается преимущественно въ сферѣ литературы, но разница въ томъ, что литература-то теперь сдѣлалась эхомъ жизни. Какъ судять теперь сбъ этихъ предметахъ—вопросъ другой. По обыкновенію, одни

лучше, другіе хуже, но почти всё одинаково въ томъ отношеніи. что въ рёшении этихъ вопросовъ видять какъ будто собственное спасение. Въ особенности, вопросъ о народности сделался всеобщимъ вопросомъ и проявился въ двухъ крайностяхъ. Одни смѣшали съ народностью старинные обычаи, сохранившіеся теперь только въ простонародія, и не любять, чтобы при нихъ говоряли съ неуважениемъ о курной и грязной избѣ, о ръдъкъ и квасъ, даже о сивухѣ; другіе сознавая потребность высшаго національнаго начала и не на ходя его въ дъйствительности, хлопочутъ выдумать свое, и неясно, намеками указывають намъ на *смирение*, какъ на выражение русской національности. Съ первыми сибшво спорить; но вторымъ можно замётить, что смиреніе есть, въ извёстныхъ случаяхъ, весьма похвальная добродётель для человёка всякой страны; для француза какъ и для русскаго, для англичанина какъ и для турка; но что она едва-ли можетъ одна составить то, что называется "народностью". Притомъ же этотъ взглядъ, можетъ быть, превосходный въ теоретическомъ отношения, несовсёмъ уживается съ историческими фактами. Удёльный періодъ нашь отличается скорее гордынею и драчливостью, нежели смиреніемь; татарамъ поддались мы совсёмъ не отъ смиренія (что было бы для насъ не честью, а безчестьемъ, какъ и для всякаго другаго народа), а по безсилію, вслёдствів

разделения нашихъ силъ родовымъ, кровнымъ началомъ, положеннымъ въ основаніе правительственной системы того времени. Іоаниъ Калита быль хитеръ, а не смиренъ; Симеонъ даже прозванъ былъ "гордымъ"; а эти князья быля первоначальниками силы Московскаго царства. Димитрій Донской мечемъ, а не смиреніемъ предсказаль татарамъ конець ихъ владычества надъ Русью-Іоанны III и IV, оба прозванные "грозными", не отличались смиреніемъ. Только слабый Феолорь составляеть исключение изъ правила. И вообще, какъ то странно видѣть въ смвреніи причину, по которой ничтожное Московское вняжество сділалось сперва .Московскимъ царствомъ, а потомъ Россійскою имперіею, пріосёнивъ крыльями двуглаваго орда, какъ свое достояніе, Сибирь, Малороссію, Белоруссію, Новороссію, Крымъ, Бессарабію, Лифляндію, Эстляндію, Курляндію, Финляндію, Каквазъ. Конечно, въ русской исторіи можно найти поразительныя черты смиренія, какъ и другихъ добродѣтелей, со стороны правительственныхъ и частныхъ лицъ; но въ исторіи какого же народа нельзя найти ихъ, и чёмъ какой нибудь Людовикъ IX уступаетъ въ смирении Өсодору Іоанновичу?... Толкують еще о любви, какъ о національномъ началь, исключительно присущемъ однимъ славянскимъ племенемъ, въ ущербъ гальскимъ, тевтонскимъ и инымъ западнымъ. Эта мысль у нѣкоторыхъ обратилась въ истинную мономанію, такъ что кто-то изъ этихъ "некоторыхъ" решился даже печатно сказать, что русская земля смочена слезами, а отнюдь не кровью, и что слезами. а не кровью, отдёлались мы не только отъ татаръ, но и отъ нашествія Наполеона. Мы, напротивъ, думаемъ, что любовь есть свойство чедовѣческой натуры вообще и такъ же не можетъ быть исключительно принадлежностью одного народа или племени, какъ и дыханіе, зрѣніе, голодъ, жажда, умъ, слово. Ошибка тутъ въ томъ, что относительное принято за безусловное. Завоевательная система, положившая основание европейскимъ государствамъ, тотчасъ же породила тамъ чисто юридическій быть, въ которомъ само насиліе и угнетеніе принядо видь не производа, а закона. У славянь же, напротивь госполствоваль обычай, вышедшій изъ "кроткихъ и любовныхъ" патріархальныхъ отношеній. Но долго-ли продолжался этотъ патріархальный быть и что мы знаемъ о немъ достовърнаго? еще до удъльнаго періода встръчаемъ мы въ русской исторіи черты вовсе не любовныя—хитраго воителя Олега, суроваго воителя Святослава, потомъ Святополка (убійцу Бориса и Глѣба), дѣтей Владиміра, возставшихъ на своего отда, и т. п. Это, скажуть, занесли къ намъ варяги и-прибавимъ мы отъ себя-положили этимъ начало искажению любовнаго патріархальнаго быта. Изъ чего же въ такомъ случав хлопотать. Улядьный періодъ такъ же мадо періодъ любыи, какъ и смиренія; это скорбе періодъ різни, обратившейся въ обычай. О татарскомъ періоді нечего и говорить: тогла лицемърное и предательское смиреніе было нужнѣе и любви и настоящаго смиренія. Пытки, казни періода Московскаго парства и посл'ядующихъ времень, до половины XVIII стольтія, опять посылають нась искать любви въ до-историческія времена славянь. Гдё жь туть любовь, какъ національное начало? Національнымъ началомъ она никогда и не была, но была человѣческимъ началомъ, поддерживавшимся въ племени его историческимъ, или, лучше сказать, его неисторическимъ положеніемъ. Положеніе измѣннось, измѣннось и

патріархальные нравы, а съ ними исчезла и любовь, какъ бытовая сторона жизни. Ужь не возвратиться-ли намъ къ этимъ временамъ? Почему жь бы и не такъ, если это такъ же легко, какъ старику сдёлаться юношей, а юношё младенцемъ?..

"Что составляеть въ человѣкѣ его высшую, его благороднѣйшую дѣйствительность?-Конечно, то, что мы называемъ его духовностью, то есть чувство, разумъ, воля, въ которыхъ выражается его вёчная, непроходящая, необходимая сущность. А. что считается въ человѣкѣ низшимъ, случайнымъ, относительнымъ, преходящимъ?-Конечно, его тъло. Извъстно, что наше тъло мы съиздътства привыкли презирать, можеть быть, потому именно, что, вечно живя въ логическихъ фантазіяхъ, мы мало его знаемъ. Врачи, напротивъ, больше другихъ уважаютъ тело, потому что больше другихъ знають его. Воть почему оть болезней чисто нравственныхъ они лечатъ вногда средствами чисто матеріальными, и наоборотъ. Въ этомъ отношение они похожи на умнаго агронома, который съ уважениемъ смотрить не только на богатство получаемыхъ имъ отъ земли зеренъ, но и на самую землю, которая ихъ произрастала, и даже на грязный, нечистый и вонючій навозъ, который усилиль плодотворность этой земли.-Вы, конечно, очень плните въ человъкъ чувство?-Прекрасно! такъ пъните же и этотъ кусовъ мяса, который трепещетъ въ его груди, который вы называете сердцемъ, и котораго замедленное или ускоренное біеніе вёрно соотвётствуеть каждому движенію вашей души.-Вы, конечно, очень уважаете въ человѣкѣ умъ?-Преврасно!-такъ останавливайтесь же въ благоговъйномъ изумлении и передъ этою массою мозга, гдѣ происходять всѣ умственныя отправленія, откуда по всему организму распространяются, чрезъ позвоночный хребеть, нити нервъ, которыя суть органы ощущенія и чувствъ. Иначе, вы будете въ человѣкѣ удивляться слёдствію мимо причины, или-что еще хуже-сочините свои небывалыя въ природѣ причины и удовлетворитесь ими. Психологія, не опирающаяся на физіологію, такъ же несостоятельна, какъ и физіологія, не знающая о существования анатомия. Современная наука не удовольствовалась и этимъ химическимъ анализомъ хочеть она проникнуть въ таинственную лабораторію природы, а наблюденіемъ надъ эмбріономъ (зародышемъ) прослёдить таинственный процессъ развитія организма. Но это внутренній міръ физіологической жизни человѣка; всё его сокровенныя отъ насъ дъйствія, какъ резуль тать, высказываются наружь въ лиць, взглядь, голось, даже манерахъ человька. А между тёмъ, что такое лицо, глаза, голосъ, манеры? Вёдь это все-тёло, визшность, слёдовательно, все преходящее, случайное, ничтожное, потому что вѣдь все это-не чувство, не умъ, не водя?-такъ! но вѣдь во всемъ этомъ мы видима и слышима и чувство, и умъ, и волю. Умъ безъ плоти, безъ физіономін, умъ, не дъйствующій на кровь и не принимающій на себя ся дзйствія, есть логическая мечта, мертвый абстракть. Умъ--это человѣкъ въ тѣлѣ, или лучше сказать, человёкъ черезт тёло, словомъ, личность. Посмотрите: сколько нравственныхъ оттёнковъ въ человъческой натурь: у одного умъ едва замётенъ изъ-за сердца, у другаго сердце какъ будто помѣстилось въ мозгу; этотъ страшно уменъ и способенъ на дѣло, да ничего сдѣлать не можетъ, потому что нёть у него воли; а у того страшная воля, да слабая голова, и изъ его деятельности выходить или вздоръ, или здо. Перечесть этихъ оттенковъ такъ же невозможно, какъ перечесть различія физіономій: сколько людей, столько и лицъ, и двухъ совершенно схожихъ людей найти еще менбе возможно, нежели найти два древесные листка, совершенно схожіе между собою. Когда вы влюблены въ женщину, не говорите, что вы обольщены прекрасными качествами ся ума и сердна: иначе, когла вамъ укажутъ на другую, которой нравственныя качества выше, вы обязаны будете перевлюбиться и оставить первый предметъ своей любви для новаго, какъ оставляютъ хорошую книгу для лучшей. Нельзя отрицать вліянія нравственныхъ качествъ на чувство любви, но когда любять человѣка, любять его всего, не какъ идею, а какъ живую личность; любять въ немъ особенно то, чего не умёють ни опредёлить, ни назвать. Въ самомъ дълъ, какъ бы опредълнии и назвали вы, напримъръ, то неуловимое выражение, ту таинственную игру его физіономія, его голоса, словомъ, все то, что составляетъ его способность, что дѣлаетъ его не похожимъ на другихъ, и за что именно вы больше всего и любите его? Иначе, зачёмъ бы вамъ было рыдать въ отчаяния надъ трупомъ любимаго вами существа?-Выль съ нимъ не умерло то, что было въ немъ лучшаго, благороднъйшаго, что называли вы въ немъ духовнымъ и правственнымъ, --- а умердо только грубо матеріальное, случайное? Но объ этомъ-то случайномъ и рыдаете вы горько, потому что воспоминанія о прекрасныхъ качествахъ человѣка не замѣнять вамь человёка, какъ умирающаго отъ голода не насытить воспоминание о роскошномъ столѣ, которымъ онъ недавно наслаждался. Я охотно соглашусь съ спиритуалистами, что мое сравнение грубо, но зато оно вёрно, а это для меня главное. Державинъ сказалъ!

> Такъ! весь я не умру; но часть моя большая, Оть тѣла убѣжавъ, по смерти станетъ жить.

Противъ дъйствительности такого безсмертія нечего сказать, хотя оно и не утъщитъ людей, близкихъ поэту; но что передаетъ поэтъ потомству въ своихъ созданіяхъ, если не свою личность? Не будь онъ личность больше, чъжъ что нибудь, личность по преимуществу, его созданія были бы безцвэтны и бладны. Отъ этого творенія каждаго великаго поэта представляютъ собой совершенно особенный, оригинальный міръ, и между Гомеромъ, Шекспвромъ, Вайрономъ, Сервантесомъ, Вальтеръ-Скоттомъ, Гёте и Жоржъ-Сандомъ общаго только то, что всй они-великіе поэты...

"Но что же это за личность, которая даеть реальность и чувству, и уму, и волё, и генію и безъ которой все или фантастическая мечта или логическая отвлеченность"? Я много могъ бы наговорить вамъ объ этомъ, читатели; но предпочитаю лучше откровенно сознаться вамъ, что чёмъ живѣе созерцаю внутри себя сущность личности, тѣмъ менѣе умѣю опредѣлить ее словами. Это такая же тайна, какъ и жизнь: всё ее видятъ, всё ощущаютъ себя въ ея нѣдрахъ, и никто не скажетъ вамъ, что она такое. Такъ точно, ученые, хорошо эная дѣйствіе и силы дѣятелей природы, каковы электричество, гальванизмъ, магнитизмъ, и потому нисколько не сомнѣваясь въ ихъ существованіи, все-таки не умѣютъ сказать, что они такое. Страннѣе всего, что все, что мы можемъ

364 .

сказать о личности, ограничивается тёмъ, что она ничтожна передъ чувствомъ, волеко, добродётелью, красотою и тому подобными вёчными и непреходящими идеями; но что безъ нея, преходящаго и случайнаго явленія, не было бы ни чувства, ни ума, ни воли, ни добродётели, ни красоты, такъ же, какъ не было бы ни безчувственности, ни глупости, ни безхарактерности, ни порока, ни безобразія...

"Что личность въ отношения къ идев человѣка, то народность въ отношени къ идев человъчества. Другими словами: народности суть личности человѣчества. Безъ національностей человѣчество было бы мертвымъ логическимъ абстрактомъ, словомъ безъ содержания, звукомъ безъ значения. Въ отношения къ этому вопросу, я скорѣе готовъ перейти на сторону славянофиловъ, нежели оставаться на сторонѣ гуманическихъ космополитовъ потому что если первые и ошибаются, то какъ люди, какъ живыя существа, а вторые и истину-то говорятъ, какъ такое-то изданіе такой-то логики... Но къ счастію, я надѣюсь остаться на своемъ мѣстѣ, не переходя ни къ кому.

"Человвческое присуще человвку потому, что онъ человвкъ;-но оно проявляется въ немъ не иначе, какъ, во-первыхъ, на основании его собственной личности и въ той мбрб, въ какой она его можетъ вместить въ себя, а, во-вторыхъ, на основание его національности. Личность человѣка есть исключеніе другихъ личностей и, потому самому, есть ограничение человъческой сушности: ни одниъ человѣкъ, какъ бы ни велика была его геніальность никогда не исчерпаеть самимь собою не только всёхь сферь жизни, но даже и одной какой набудь ся стороны. Ни одинъ человѣкъ не только не можетъ замѣнить самимъ собою всёхъ людей (т. е. сдёлать ихъ существование ненужнымъ), но даже и ни одного человёка, какъ бы онъ ни былъ ниже его въ нравственномъ или умственномъ отношении; но всв и каждый необходимы всёмъ и каждому. На этомъ и основано и единство и братство человѣческаго рода. Человѣкъ силенъ и обезпеченъ только въ обществь, но чтобы и общество, въ свою очередь, было снаьно и обезпечено, ему необходима внутренняя, непосредственная, органическая связь-національность. Она есть самобытный результать соединенія люлей, но не есть ихъ произвеление: ни одинъ наролъ не создалъ своей національности, какъ не создаль самого себя. Это указываеть на кровное, родовое происхождение всёхъ національностей. Чёмъ ближе человёкъ или народъ къ своему началу, тёмъ ближе онъ къ природё, тёмъ болёе онъ ся рабъ; тогда онъ не человѣкъ, а ребенокъ, не народъ, а племя. Въ томъ и другомъ человѣческое развивается по мѣрѣ ихъ освобожденія отъ естественной непосредственности. Этому освобождению часто способствують разныя визшиная причины: но человеческое темъ не менее приходить въ народу не извие, а изъ него же самого, и всегда проявляется въ немъ національно.

"Собственно говоря, борьба человъческаго съ національнымъ, есть не болъс, какъ риторическая фигура; но въ дъйствительности ся нътъ. Даже и тогда, когда прогрессъ одного народа совершается чрезъ заимствованіе у другаго, онъ тъмъ не менъ совершается національно. Иначе, нътъ прогресса. Въ наше время народныя вражды и антипатіи погасли совершенно. Французъ уже не питаетъ ненависти къ англичанину только за то, что онъ англичанинъ и наоборотъ. Напротивъ, со дня на день болѣе и болѣе обнаруживается въ наше время сочувствіе и любовь народа къ народу. Это утѣшительное, гуманное явление есть результать просв'ящения. Но изъ этого отнюдь не следуеть, чтобы просвёщение сглаживало народности и дёлало всё народы похожими одинъ на другой, какъ двѣ капли воды. Напротивъ, наше время есть, по преимуществу, время сильнаго развитія національностей. Французь хочеть быть французомъ. я требуеть оть нёмда, чтобы тоть быль нёмдемь, и только на этомъ основанін и интересуются вмъ. Въ такихъ точно отношеніяхъ находятся теперь другъ къ другу всё европейскіе народы. А, между тёмъ, они нещадно заниствують другь у друга, нисколько не боясь повредить своей національности. Исторія говорить, что подобныя опасенія могуть быть действительны только для народовъ нравственно-безсильныхъ и ничтожныхъ. Древняя Эллада была наслѣдницею всего предшествовавшаго ей древняго міра. Въ ся составъ вошли элементы египетскіе и финикійскіе, кромѣ основнаго пеласгическаго. Римляне приняли въ себя, такъ сказать, весь древній міръ, и все-таки остались римлянами, и если пали, то не отъ внёшнихъ заимствованій, а отъ того, что были послёдними представителями исчерпавшаго всю жизнь своего древняго міра, долженствовавшаго обновиться черезъ христіанство и тевтонскихъ варваровъ. Французскан литература рабски подражала греческой и латинской, наивно грабила ихъ заимствованіями, --- и все-таки осталась національно-французскою. Все отрицательное движение французской литературы ХУШ вѣка вышло изъ Англін, но французы до того умѣли его усвоить себѣ, наложивъ на него печать своей національности, что никто и не думаеть оспаривать у ихъ литературы чести самобытнаго развитія. Німецкая философія пошла оть француза Декарта, нисколько не сдёлавшись отъ этого французскою".

Таково отношеніе Бѣлинскаго къ вопросу о народности. Онъ думаетъ, что въ сущности о ней нечего и заботиться народу, имѣющему нравственныя силы. Она такъ же неотъемлема и несокрушима, какъ физіологическія особенности народа, потому что и сама, подобно имъ, врождена отъ природы. Мнимая борьба человѣческаго съ національнымъ — продолжаетъ онъ — въ сущности есть только борьба новаго со старымъ, современнаго съ отжившимъ.

Итакъ, толковать о народности едва-ли не значить попусту терять слова; но въ стремленіи, изъ котораго возникли эти толки, есть смыслъ: онъ заключается въ томъ, что каждый народъ долженъ заниматься изученіемъ и улучшеніемъ своей дъйствительной жизни. Начатки этого направленія видитъ Бълинскій теперь въ нашей литературѣ, а въ этихъ начаткахъ — близость ея къ зрѣлости и возмужалости. Наша литература, съ появленіемъ Гоголя, занялась дѣломъ. «Въ этомъ отношеніи дошла она до такого положенія, что успѣхи ея въ будущемъ, са движеніе впередъ зависять больше отъ объема и количества предметовъ, доступныхъ ея завѣдыванію, нежели отъ нея самой. Чѣмъ шире будуть гравицы ея содержанія, чѣмъ больше будетъ пищи для ея дѣятельности, тѣмъ быстрѣе и плодовитѣе будетъ ея развитіе».

Этимъ оканчивается общая часть предпослъдняго годичнаго обзора русской литературы. Слёдующій, послёдній обзоръ («Совр.» 1848, №№ 1 и 3) является въ своей общей части, какъ бы продолженіемъ предъидущаго. Читатели помнять, что направленіе, которое теперь владычествуеть въ нашей литературѣ, получило, при своемъ появления, название натуральной школы, и что десять лётъ тому назадъ натуральная школа была предметомъ ожесточенныхъ нападеній со стороны всёхъ отсталыхъ писателей. Теперь мы видимъ, что поднялись противъ такъ называемаго отрицательнаго направленія толки, совершенно подобные тімь, какіе прежде поднимались противъ натуральной школы. Вся разница только въ замѣненіи термина «натуральная школа» другимъ, а предметь неудовольствія отсталыхъ критиковъ остается одинъ и тотъ же. Бѣлинскій отвічають на всі упреки противь натуральной школы съ полнотою, которая не оставляетъ мѣста никакимъ сомнѣніямъ; онъ исторією доказываеть неизбѣжность нынѣшняго направленія литературы, эстетикою совершенную законность его, нравственными потребностями нашего общества необходимость его:

"Натуральная школа стоить теперь на первомъ планѣ русской литературы, нисколько не преувеличивая дѣла по какимъ нибудь пристрастнымъ увлеченіямъ, мы можемъ сказать, что публика, т. е. большинство читателей за нее: это фактъ, а не предположеніе. Теперь вся литературная дѣятельность сосредоточилась въ журналахъ: а какіе журналы пользуются большею извѣстностью, имѣютъ болѣе общирный кругъ читателей и большее вліяніе на мнѣніе публики, какъ не тѣ, въ которыхъ помѣщаются произведенія натуральной школы? Какіе романы и повѣсти читаются публикою съ особеннымъ интересомъ, какъ не тѣ, которыя принадлежатъ натуральной школѣ, или, лучше сказать, читаются ли публикою романы и повѣсти, не принадлежащіе къ натуральной школѣ? Съ другой стороны, о комъ безпрестанно говорятъ, спорятъ; на кого безпрестанно нападаютъ съ ожесточеніемъ, какъ не на натуральную школу?

"Все это нисколько не ново въ нашей литературѣ, но было не разъ и всегда будетъ. Карамзинъ первый произвелъ раздъленіе въ едва возникавшей тогда русской литературѣ. До него всѣ были ссгласны во всѣхъ литературныхъ вопросахъ, и если бывали разногласія и споры, они выходили не изъ мнѣній и убѣжденій, а изъ мелкихъ и безпокойныхъ самолюбій Сумарокова и Тредъяковскаго. Но это согласіе доказывало только безживаненность тогдащиеъ такъ называемой литературы. Карамзинъ первый оживилъ ее, потому что перевелъ се изъ книги въ жизнь, изъ школы въ общество. Тогда, естественно явились и партіи, началась война на перьяхъ, раздались вопли, что Карамзинъ и его школа губять русскій языкъ и вредять добрымь русскимь нравамь. Въ лице его противниковъ, казалось, вновь возстала русская упорная старина, которая съ такимъ судорожнымъ, и темъ более безплоднымъ напряжениемъ. отстанвала себя отъ реформы Петра Великаго. Но большинство было на сторонѣ права, т. е. таланта и современныхъ нравственныхъ потребностей, вопли противниковъ заглушались хвалебными гимнами поклонниковъ Карамзина. Все группировалось около него, и отъ него все получало свое значение, свою значытельность, все-даже противники. Онъ былъ героемъ, Ахилломъ того времени. Но что вся эта тревога въ сравнении съ бурею, которая поднялась съ появленіемъ Пушкина на литературномъ поприщѣ? Она такъ памятна всёмъ, что нёть нужды и распространяться о ней. Скажемь только, что противники Пушкина видѣли въ его сочиненіяхъ искаженіе русскаго языка, русской поэзін, несомнѣнный вредъ не только для эстетическаго вкуса публики, но и--повърятъ ли теперь этому?-для общественной нравственности!... Что же за причина, что противники всякаго движенія впередъ во всё эпохи нашей литературы говорили одно и тоже и почти одними и тѣми же словами?

"Причина этого скрывается тамъ же, гдѣ надобно искать и происхожденія натуральной школы-въ исторіи нашей литературы. Въ лиць Кантемира, русская поэзія обнаружила стремленіе къ дъйствительноств, къ жизни, какъ она есть, основала свою силу на верности натурь. Въ Державинь (его оды "Къ Фелицъ", "Вельможъ", "На счастіє" едва ли не лучшія его произведенія, по крайней мёрб. безъ всякаго сомнёнія, въ нихъ больше оригинальнаго, русскаго. нежели въ торжественныхъ одахъ), въ басняхъ Химницера и въ комедіяхъ фонъ-Визина, отозвалось направление, представителемъ котораго, по времени, былъ Кантемиръ. Сатира у нихъ уже рѣже переходитъ въ преувеличение и каррикатуру, становится болёе натуральною, по мёрё того, какъ становится болье поэтическою. Въ басняхъ Крылова сатира делается вполне художественною; натурализмъ становится отличительною характеристическою чертою его поэзіи. Зато онъ первый и подвергся упрекамъ за изображенія "низкой природы". Наконецъ явился Пушкинъ, поэзія котораго относится къ поэзіи всёхъ предшествовавшихъ ему поэтовъ, какъ достижение относится къ стремлению. Несмотря на преимущественно идеальный и лирический характеръ первыхъ поэмъ Пушкина, въ нихъ уже вощли элементы жизни дъйствительной. Цыганскій таборь съ оборванными шатрами между колесами телегь, съ пляшущимъ медвѣдемъ и нагими дѣтьми въ перекидныхъ корзинкахъ на ослахъ, быль тоже неслыханною дотоле сценою для кроваваго трагическаго событія. Но въ "Евгении Овѣгинъ" идеалы еще болѣе уступили мѣсто дѣйствительности, тутъ уже натуральность является не какъ сатира, не какъ комизмъ, а какъ върное воспроизведение дъйствительности, со всъмъ ея добромъ и зломъ, со всёми сяжитейскими дрязгами: около двухъ трехъ лицъ, опоэтизированныхъ или нѣсколько идеализированныхъ, выведены люди обыкновенные, но не на посмътище, какъ уроды, какъ исключение изъ общаго правила, а какъ

лица, составляющія большинство общества. И все это въ романѣ, инсанномъ стихами! Что же въ это время дѣлалъ романъ въ прозѣ?

"Онъ всеми сизами стремияся къ сближению съ действительностью, къ натуральности. Между этими попытками были очень замѣчательныя; но тѣмъ не менье всь онь отзывались переходною эпохою, стремились къ новому, не оставляя старой колен. Весь успёхъ заключался въ томъ, что, несмотря на вопли старовѣровъ, въ романѣ стали появляться лица всѣхъ сословій, и авторы старалнсь подделываться подъ языкъ каждаго. Это называлось тогда народностью. Но эта народность слишкомъ отзывалась тогда маскарадностью: русскія лица низшихъ сословій походили на переряженныхъ баръ, а бары только вменами отличались отъ иностранцевъ. Нуженъ былъ геніальный таланть, чтобы навсегда освободить русскую поэзію, изображающую русскіе нравы, русскій быть, изъ-подъ чуждыхъ ей вліяній. Пушкинъ много сдблалъ для этого; но докончить, довершить дыло предоставлено было другому таланту. Съ появленіемъ "Миргорода" и "Арабесокъ" (въ 1835 году) и "Ревизора" (въ 1836) начинается полная извѣстность Гоголя и его сильное вліяніе на русскую литературу. Вліяніе теорій и школъ было одною изъ главныхъ причинъ, почему многіе сначала спокойно, безъ всякой враждебности, искренно и добросовістно виділи въ Гоголѣ не болѣе, какъ писателя забавнаго, но тривіальнаго и незначительнаго, и вышли изъ себя уже вслёдствіе восторженныхъ похваль, расточавшихся ему другою стороною, и важнаго значенія, которое онъ быстро пріобрёталь въ общественномъ мнѣнія. Въ самомъ дѣлѣ, какъ ни ново было въ свое время, направление Карамзина, оно оправдывалось образцами французской литературы. Какъ ни странно поразили всъхъ баллады Жуковскаго, съ ихъ мрачнымъ кодоритомъ, съ ихъ кладбищами и мертвецами, но за нихъ были имена корифеевь нёменкой цитературы. Самъ Пушкинъ, съ одной староны, былъ подготовленъ предшествовавшими ему поэтами, и первые опыты его носили на себъ дегкіє слёды вхъ вліянія; а съ другой стороны, его нововведенія оправдывались общимъ движеніемъ во всёхъ литературахъ Европы и вліяніемъ Байрона-авторитета огромнаго. Но Гоголю не было образца, не было предшественниковъ ни въ русской, ни въ иностранныхъ литературахъ. Всѣ теоріи, всѣ преданія литературныя были противъ него, потому что онъ быль противь нихъ. Чтобы понять его, надо было вовсе ихъ выкинуть изъ головы, забыть о ихъ существовании, а это для многихъ значило бы переродиться, умереть и вновь воскреснуть. Чтобы яснье сдылать нашу мысль, посмотримь, въ какихъ отношеніяхъ Гоголь находится къ другимъ русскимъ поэтамъ. Конечно, и въ тёхъ сочивеніяхъ Пушкина, которыя представляють чуждыя русскому міру картины, безъ всякаго сомићнія, есть элементы русскіе; но кто укажетъ вхъ? Какъ доказать, что, напримѣръ, поэмы: "Моцартъ и Сальери", "Каменный Гость", "Скупой Рыцарь", "Галубъ", могле быть написаны только русскимъ поэтомъ, и что ихъ не могъ бы написать поэтъ другой націи? То же можно сказать о Лермонтовь. Всь сочинения Гоголя посвящены исключительно изображению міра. русской жизни, и у него нѣть соперниковъ въ искусствѣ воспроизводить ее во всей ся истинности. Онъ ничего не смягчаеть, не украшаеть всибдствіе любви къ ндеаламъ, или какихъ нибудь заранве принятыхъ идей, или-привыч-

57

ныхъ пристрастій, какъ, напримъръ, Пушкинъ въ "Онътвиъ" идеализвровалъ помъщичій бытъ. Конечно, преобладающій характеръ его сочиненій — отрицаніе; всякое отрицаніе, чтобъ быть живымъ и поэтическимъ, должно дълаться во имя идеала, и этотъ идеалъ у Гоголя такъ же не свой, т. е. не туземный, какъ и у всъхъ другихъ русскихъ поэтовъ, потому что наша общественная жизнь еще не сложилась и не установилась, чтобы могла дать литературъ этотъ идеалъ. Но нельзя же не согласиться съ тъмъ, что по поводу сочиненій Гоголя уже никакъ не возможно предположить вопроса: какъ доказать, что они могли быть написаны только русскимъ поэтомъ, и что ихъ не могъ бы написать поэте другой нація? Изображать русскую дъйствительность, и съ такою поразительною върностію и истиною, разумъется, можетъ только русскій поэтъ. И вотъ пока въ этомъ-то болъ всего и состоить народность нашей литературы.

"Литература наша началась подражательностію. Но она не остановилась на этомъ, а постоянно стремилась въ самобытности, народности, изъ реторической стремилась сдёлаться естественною, натуральною. Это стремленіе, ознаменованное замѣтными и постоянными успѣхами, и составляють смысль и душу исторіи нашей литературы. И мы не обинуясь скажемъ, что ни въ одномъ русскомъ писателѣ это стремленіе не достигло такого успѣха, какъ въ Гоголѣ. Это могло совершиться только чрезъ исключительное обращение искусства къ дъйствительности, помимо всякихъ идеаловъ. Для этого нужно было обратить все внимание на толпу, на массу, изображать людей обыкновенныхъ, а не пріятныя только исключенія изъ общаго правила, которыя всегда соблазняють поэтовъ на идеализирование и носять на себѣ чужой отпечатокъ. Это великая заслуга со стороны Гоголя; но это-то люди стараго образованія и вмёняють ему въ великое преступленіе передъ законами искусства. Этимъ онъ совершенно измѣнилъ взглядъ на самое искусство. Къ сочиненіямъ каждаго изъ поэтовъ русскихъ можно, хотя и съ натяжкою, приложить старое и ветхое опредбление поэзи, какъ "украшенной природы"; но въ отношении къ сочиненіямъ Гоголя этого уже невозможно сділать. Къ нимъ идеть другое опреділеніе искусства, какъ воспроизведеніе дъйствительности во всей ся истинь. Тутъ все дѣло въ типахъ, а идеалъ тутъ понимается не какъ украшеніе (слѣдовательно, ложь), а какъ отношенія, въ которыя становить другь къ другу авторь созданные имъ типы, сообразно съ мыслію, которую онъ хочеть развить своимъ произведеніемъ.

"Вліяніе Гоголя на русскую литературу было огромно. Не только всё молодые таланты бросились на указанный имъ путь, но и нёкоторые писатели, уже пріобрётшіе извёстность, пошли по этому же пути, оставивъ свой прежній. Отсюда появленіе школы, которую противники ся думали унизить названіемъ натуральной. Послё "Мертвыхъ Душъ" Гоголь ничего не написалъ. На сценё литературы теперь только его школа. Всё упреки и обвиненія, которыя прежде устремлялись на него, теперь обращены на натуральную школу, и если еще дёлаются выходки противъ него, то по поводу этой школы. Въ чемъ же обвиняютъ ес? Обвиненій немного, и они всегда одни и тё же. Сперва нападали на нее за ся будто бы постоянныя нападки на чиновниковъ. Въ ся изображеніяхъ быта этого сословія, одни искренно, другіе умышленьо, видёми заона-

мѣренныя каррикатуры. Съ нѣкотораго времени эти обвиненія замолкли. Тецерь обвиняють писателей натуральной школы за то, что они любять изображать людей низкаго званія, ділають героями своихь повістей мужиковь, извощиковъ, дворниковъ, описываютъ углы, убѣжища голодной нищеты и часто всяческой безнравственности. Чтобы устыдить новыхъ писателей, обвинители съ торжествомъ указываютъ на прекрасныя времена русской литературы, ссылаются на имена Карамзина и Дмитріева, избиравшихъ для своихъ сочиненій предметы высокіе и благородные. Мы же напомнимъ имъ, что первая замѣчательная русская повёсть была написана Карамзинымъ, и ся геропня была обольщенная петиметромъ крестьянка-бъдная Лиза... Но тамъ, скажутъ они, все опрятно и чисто, и подмосковная крестьянка не уступитъ самой благовоспитанной барышию. Вотъ мы и дошли до причины спора: туть виновата, какъ видите, старая пінтика. Она позволяеть изображать, пожалуй, и мужиковь, но не иначе, какъ одётыхъ въ театральные костюмы, обнаруживающихъ чувства и понятія, чуждыя ихъ быту, положенію и образованію, и объясняющихся такимъ языкомъ, которымъ никто не говоритъ, а тѣмъ менѣе крестьяне. Старая піитика позволяеть изображать все, что вамь угодно, но только предписываеть при этомъ изображаемый предметъ такъ украсить, чтобы не было никакой возможности узнать, что вы хотьли изобразить. Следуя строго ся урокамъ, поэть можеть пойти дальше прославленнаго Дмитріевымъ маляра Ефрема, который Архипа писалъ Сидоромъ, а Луку Кузьмою: онъ можетъ снять съ Архипа такой портреть, который не будеть походить не только на Сидора, но н ни на что на свътъ, даже на комокъ земли. Натуральная школа слълуетъ совершенно противному правилу: возможно близкое сходство изображаемыхъ ею лицъ съ ихъ образцами въ дъйствительности не составляетъ въ ней всего, но есть первое ся требование, безъ выполнения котораго уже не можетъ быть въ сочинении ничего хорошаго. Требование тяжелое, выполнимое только для таланта! Какъ же, послѣ этого, не любить 'и не чтить старой пінтики тѣмъ писателямъ, которые когда-то умѣли и безъ таланта съ успѣхомъ подвизаться на поприщѣ поэзіи? Какъ не считать имъ натуральной школы самымъ ужаснымъ врагомъ своимъ, когда она ввела такую манеру писать, которая имъ непоступна? Это, конечно, относится только въ людямъ, у которыхъ въ этотъ вопросъ вибшалось самолюбіе; но найдется много и такихъ, которые по искреннему убѣжденію не любять естественности въ искусствѣ, вслѣдствіе вліянія на нихъ старой пінтики. Эти люди съ особенною горечью жалуются еще на то. что теперь искусство забыло свое прежнее назначение. "Бывало-говорять они-поэзія поучала, забавляя, заставляла читателя забывать о тягостяхъ и страданіяхъ жизни, представляла ему только картины пріятныя и смѣющіяся. Прежніе поэты представляли и картины бѣдности, но бѣдности опрятной, умытой, выражающейся скромно и благородно; притомъ же, къ концу повести всегда являлась чувствительная молодая дама или дивица, дочь богатыхъ и благородныхъ родителей, а не то благодътельный молодой человѣкъ, и во имя милаго или милой сердца водворяли довольство и счастіе тамъ, гдѣ были бѣдность и нужда, и благородныя слезы орошали благодётельную руку-к читатель невольно подносиль свой батистовый платокь въ глазамъ и чувствоваль 24#

что онъ становится добрѣе и чувствительнѣе... А теперь! посмотрите, что теперь пишутъ, мужики въ лаптяхъ и армякахъ, часто отъ нихъ несетъ сивухою, баба-родъ центавра, по одеждѣ не вдругъ узнаешь, вакого это пола существо; улы-убѣжище нищеты, отчаянія и разврата, до которыхъ надо дохоходить по двору грязному по кольни; какой нибудь пьянюшка полъячій или учитель изъ семинаристовъ, выгнанный изъ службы, --все это списывается съ натуры, въ наготъ страшной истины, такъ что если прочтешь -- жди ночью тяжелыхъ сновъ"... Такъ или почти такъ говорятъ маститые питомцы старой пінтики. Въ сущности ихъ жалобы состоять въ томъ, зачёмъ поэзія перестала безстыдно лгать, изъ дътской сказки превратилась въ быль, не всегда пріятную, зачёмъ отказалась она быть гремушкою, подъ которую дётямъ пріятно и прыгать и засыпать». Странные люди, счастливые люди! имъ удалось на всю жизнь остаться дётьми и даже въ старости быть несовершеннодётними, недорослями, - и вотъ они требуютъ, чтобы и всѣ походили на нихъ-Да читайте свои старыя сказки — никто вамъ не мѣшаетъ; а другимъ оставьте занятія, свойственныя совершеннольтію. Вамъ ложь — намъ истина: раздѣлимся безъ спору, благо вамъ не нужно нашего пая, а мы даромъ не возьмемъ вашего... Но этому полюбовному раздѣлу мѣшаетъ другая причина — эгонзмъ, который считаетъ себя добродътелью. Въ самомъ дълъ, представьте себѣ человѣка обезпеченнаго, можетъ быть, богатаго; онъ сейчасъ пообѣдалъ сладко, со вкусомъ (поваръ у него прекрасный), усѣлся спокойно въ вольтеровскихъ креслахъ съ чашкою кофе, передъ пылающимъ каминомъ, тепло и хорощо ему, чувство благосостоянія ділаеть его веселымъ,--и вотъ беретъ онъ книгу, лёниво переворачиваетъ ся листы, — и брови сго надвигаются на глаза, улыбка исчезаетъ съ румяныхъ губъ, онъ взволнованъ встревоженъ, раздосадованъ... И есть отъ чего! книга говоритъ ему, что не всъ на свётё такъ хорошо живутъ, какъ онъ, что есть улам, гдё подъ лохиотьями оть холоду дрожить цёлое семейство, можеть быть, недавно еще знавшее довольство,-что есть на свътъ люди, рожденіемъ, судьбою обреченные на нищету, что послёдняя колёйка идеть на зелено вино не всегда оть праздности и лёни, но и отъ отчаянія... И нашему счастливцу неловко, какъ будто совѣстно своего комфорта... А все виновата скверная книга: онъ взядъ ее для удовольствія, а вычиталь тоску и скуку... Прочь ес! "Книга должна пріятно развлекать; я и безъ того знаю, что въ жизни много тяжелаго и мрачнаго, и если читаю, такъ для того, чтобы забыть это!" восклицаеть онъ.-Такъ, милый, добрый сибарить, для твоего спокойствія и книги должны лгать, и б'єдный забываеть свое горе, голодный свой голодь, стоны страданія должны долетать до тебя музыкальными звуками, чтобы не испортился твой аппетить, не нарушился твой сонъ... Представьте теперь въ такомъ же положени другаго нюбителя пріятнаго чтенія. Ему надо было дать баль, срокъ приближался, а денегъ не было, управляющій его, Никита Оедорычъ, что-то замѣшкался высылкою. Но сегодня деньги получены, балъ можно дать; съ сигарой въ зубахъ, веселый и довольный, лежить онь на дивань, и оть нечего дылать руки его лёниво протягиваются къ книгѣ. Опять та же исторія! Проклятая книга разсказываетъ ему подвиги его Никиты Өсдорыча, подлаго холопа, съ дътства. цривыкшаго подобострастно служить чужимъ страстямъ и прихотямъ, женатаго на отставной любовницё родителя своего барина. И ему-то поручено править имѣніемъ... Скорѣе прочь ее, скверную книгу!... Представьте теперь себѣ еще въ такомъ комфортномъ состояніи человѣка, который въ дѣтствѣ бѣгалъ босикомъ, бывалъ на посылкахъ, а лѣтъ подъ пятьдесятъ какъ-то очутился въ чинахъ, имѣетъ "малую толику". Всѣ читаютъ — надо и ему читать; но что находитъ онъ въ книгѣ? — свою біографію, да еще какъ вѣрно разсказанную, хотя, кромѣ его самого, темныя похожденія его жизни — тайна для всѣхъ, и ни одному сочинителю неоткуда было узнать ихъ... И вотъ онъ уже не взволнованъ, а просто взбѣшонъ, и съ чувствомъ достоинства облегчаетъ свою досаду такимъ разсужденіемъ: "Вотъ какъ пишутъ нынѣ! вотъ дочего дошло вольнодумство! такъ-ли писали прежде? Штиль ровный, гладкій, все о предметахъ нѣжныхъ или возвышенныхъ, читатъ сладко и обидѣться нечѣмъ!"

Есть особый родъ читателей, который не любить встрёчаться даже въ книгахъ съ людьми низшихъ классовъ, обыкновенно незнающими приличія и хорошаго тона, не любитъ грязи и нищенствъ, по ихъ противоположности съ роскошными будуарами и кабинетами. Эти отзываются о натуральной школё не иначе, какъ съ высокомёрнымъ презрёніемъ, ироническою улыбкою... Кто они такіе, эти феодальные бароны, гнушающіеся "подлою чернью"? Не спёшите справляться о нихъ въ герольдическихъ книгахъ или при дворахъ европейскихъ: вы не найдете ихъ гербовъ, они если видали большой свётъ, то не иначе, какъ съ улицы, сквозь ярко освёщенныя окна, на сколько позволяли сторы и занавѣски...

"Что за охота наводнять литературу мужиками?" восклицають они. Въ ихъ глазахъ писатель -- ремесленникъ, которому какъ что закажутъ, такъ онъ и дѣлаетъ. Имъ въ голову не входитъ, что, въ отношении къ выбору предметовъ сочиненія, писатель не можеть руководствоваться ни чуждою ему волею, ни даже собственнымъ произволомъ, ибо искусство имветъ свои законы, безъ уваженія которыхъ нельзя хорошо писать. Оно прежде всего требуетъ, чтобы писатель быль вёрень собственной натурё, своему таланту, своей фантазів. А чёмь объяснить, что одинъ любитъ изображать предметы веселые, другой-мрачные, если не натурою, характеромъ и талантомъ поэта? Кто что любитъ, чемъ интересуются, то и знаеть лучше, а что лучше знаеть, то лучше и изображаеть. Вотъ самое законное оправданіе поэта, котораго упрекають за выборь предметовъ; оно неудовлетворительно только для людей, которые ничего не смыслять въ искусствё и грубо смёшивають его съ ремесломъ. Природа — вёчный образецъ искусства, а величайшій и благороднѣйшій предметъ въ природѣ --человѣкъ... Божественное слово любви и братства не втунѣ огласило міръ. То, что прежде было обязанностію только призванныхъ лицъ или добродѣтелью немногихъ избранныхъ натуръ, -- это самое дълается теперь обязанностію обществъ, служить признакомъ уже не одной добродітели, но и образованности частныхъ лицъ. Посмотрите, какъ, въ нашъ въкъ, вездъ заняты всъ участью низшихъ классовъ, какъ частная благотворительность всюду переходить въ общественную, какъ вездѣ основываются хорошо организованныя, богатыя вѣрными средствами общества для распространения просвещения въ низшихъ классахъ, для

пособія нуждающимся и страждущимъ, для отвращенія и предупрежденія нищеты и ея неизбѣжнаго слѣдствія-безиравственности и разврата. Это общее движение, столь благородное, столь человаческое, столь христианское, встратило своихъ порицателей въ лицё поклонниковъ тупой и косой патріархальности. Они говорять, что туть действують мода, увлечение, тщеславие, а не человеколюбіе. Пусть такъ, да когда же и гдѣ же въ лучшихъ человѣческихъ дѣйствіяхъ не участвовали подобныя медкія побужденія? Но какъ же сказать, что только такія побужденія могуть быть причиною такихъ явленій? Какъ думать, что главные виновники такихъ явленій, увлекающіе своимъ примёромъ толпу, не одушевлены болѣе высокими и благородными побужденіями? Разумѣется, нечего удивляться добродѣтели людей, которые бросаются въ благотворительность не по чувству любви къ ближнему, а изъ моды, изъ подражательности, изъ тщеславія; но это добродітель въ отношеніи къ обществу, которое исполнено такого духа, что и деятельность сустныхъ людей уместь направлять къ добру! Это-ли не отрадное въ высшей степени явленіе новѣйшей цивилизаціи, успѣховъ ума, просвѣщенія и образованности?

"Могло-ли не отразиться въ литературѣ это новое общественное движеніе, — въ литературѣ, которая всегда бываетъ выраженіемъ общества? Въ этомъ отношеніи литература сдѣлала едва-ли не больше: она скорѣе способствовала возбужденію въ обществѣ такого направленія, нежели только отразила его въ себѣ, скорѣе учредила его, нежели только не отстала отъ него. Нечего говорить, достойна-ли и благородна-ли такая роль; но за все-то и нападаютъ на литературу иные. Мы думаемъ, что довольно показали, изъ какихъ источниковъ выходятъ эти нападки и чего они стоютъ... ("Совр." 1848 года, т. VII "Русская Литер.", стр. 10—26).

Послѣ того, Бѣлинскій оправдываеть натуральную школу съ эстетической точки зрѣнія, развивая истинныя понятія о сущности и значеніи искусства. Этоть эпизодъ быль уже представленъ нами въ приложеніи къ седьмой главѣ «Очерковъ».

Мы привели въ извлечени всё важнёйшія страницы общей части обоихъ послёднихъ годичныхъ обозрёній Бёлинскаго. Во второй половинё того и другаго обозрёнія, гдё дается оцёнка замёчательнёйшихъ литературныхъ явленій предшествовавшаго года, особеннаго вниманія заслуживаетъ одна общая черта: ученые труды, преимущественно по русской исторіи, разсматриваются съ такою же подробностью, какъ и беллетристическія произведенія. Этого прежде не было: объ ученыхъ книгахъ представлялись только краткія сужденія. Въ самомъ дёлё, въ послёднее время дёятельности Бёлинскаго одна отрасль нашей ученой литературы, именно разработка русской исторіи, благодаря трудамъ новой исторической школы (*гг. Соловьевъ, Кавелинъ* и другіе), получила для общества важность, какой не имёла прежде. (Ъъ того времени это общее сочув-

•.

ствіе къ ученымъ вопросамъ постепенно возрастаетъ, и мало по малу наше общество начинаетъ расширять кругъ своихъ умствееныхъ интересовъ. Въ послѣднее время, мы даже видѣли, что журналъ, вызывающій къ себѣ вниманіе публики преимущественно статьями ученаго содержанія, пользуется въ публикѣ вниманіемъ не меньшимъ того, какое обращено на журналы, успѣхъ которыхъ основанъ преимущественно на беллетристикѣ и беллетристической критикѣ. Пятнадцать, даже десять лѣтъ тому назадъ едва ли было бы возможно такое явленіе. Нѣтъ сомнѣнія, что этотъ новый прогрессъ въ умственной жизни нашей публики благотворнымъ образомъ отразится и на развитіи всей нашей литературы. Бѣлинскій предугадывалъ это, и вотъ причина того, что въ послѣднее время онъ почелъ необходимымъ расширить горизонтъ своихъ годичныхъ обозрѣній, обративъ на труды по русской исторіи столько же вниманія, какъ и на произведенія изящной словесности. Если бы въ настоящее время мы имѣли критиковъ, подобныхъ ему, конечно, они увидѣли бы возможность и необходимость еще болѣе расширить кругъ нашей критики,

Выписки наши изъ статей Белинскаго были многочисленны и обширны. Легко было бы замёнить ихъ изложеніемъ ихъ содержанія; но читатель, вѣроятно, одобряеть тотъ методъ, которому мы слёдовали. Наши статьи имёли цёлью не только историческое изложеніе различныхъ направленій русской критики: мы хотёли также указать на основанія, отъ которыхъ не должна уклоняться современная критика, если не хочетъ впадать въ безсиліе, мелочность, пустоту. Справедливыя понятія объ этомъ были высказываемы у насъ Бѣлинскимъ, и на его критику до сихъ поръ надобно смотрѣть не только какъ на замѣчательное историческое явленіе, но также и какъ на руководительный примеръ. Наши собственныя слова не имѣли бы такого авторитета, какой имѣютъ его слова. Кромѣ того, если бы мы не приводили его мнѣній его собственными словами, инымъ, быть можетъ, вздумалось бы говорить, что мы приписываемъ Бѣлинскому мнѣнія, которыхъ онъ не имѣлъ: мы уже говорили, что память у многихъ изъ насъ очень коротка. Выписки изъ Бѣлинскаго предупреждають возможность такого сомнѣнія, п придаютъ мыслямъ, которыя должны быть считаемы справедливыми, авторитеть, который немногіе решатся отвергать.

Два важные принципа особенно должны быть хранным въ на-

шей памяти, когда дёло идеть о литературныхъ сужденіяхъ: понятіе объ отношеніяхъ литературы къ обществу и занимающимъ его вопросамъ; понятіе о современномъ положеніи нашей литературы и условіяхъ, отъ которыхъ зависитъ ея развитіе. Оба эти принципа были выставляемы Бѣлинскимъ, какъ важнѣйшія основанія нашей критики, разъясняемы со всею силою его діалектики и постоянно примѣняемы имъ къ дѣлу, успѣхъ котораго и зависѣлъ въ значительной степени отъ ихъ соблюденія. Съ того времени, какъ писалъ Бѣлинскій, развитіе наше не сдѣлало столь значительныхъ успѣховъ, чтобы его мысли потеряли прямое отношеніе къ нашему настоящему, и кто заботится объ истинѣ, по необходимости до сихъ поръ держится литературныхъ воззрѣній, представителемъ которыхъ былъ онъ въ нашей критикѣ.

Во всёхъ отрасляхъ человіческой діятельности только ті направленія достигають блестящаго развитія, которыя находятся въ живой связи съ потребностями общества. То, что не имѣетъ корней въ почвѣ жизни, остается вяло и блѣдно, не только не пріобрѣтаетъ историческаго значенія, но и само по себѣ, безъ отношенія къ дъйствію на общество, бываеть ничтожно. Когда дъло идеть о стремленіяхь и фактахь, принадлежащихь къ сферамъ матеріальной, научной и общественной жизни, эта истина признается безспорно встами. Когда дело идеть о живописи, скулытурѣ, архитектурѣ, также ни одинъ сколько нибудь свѣдущій человѣкъ не будетъ спорить противъ мысли, что каждое изъ этихъ искусствъ достигало блестящаго развитія только тогда, когда это развитие условливалось общими требованиями эпохи. Скульптура ироцвѣтала у грековъ только потому, что была выраженіемъ господствующей черты въ ихъ жизни, --- выраженіемъ страстнаго поклоненія красоте формъ человеческаго тела. Готическая архитектура создала дивные памятники только потому, что была служительницею и выразительницею средневѣковыхъ стремленій. Итальянская школа живописи произвела дивныя картины только потому, что была выразительницею стремленій общества въ томъ въкт и въ той странъ, служила духу въка, состоявшему въ сліяніи классическаго поклоненія красоть человьческаго тьла съ заоблачными стремленіями среднихъ вѣковъ.

Страннымъ исключеніемъ изъ общаго закона была бы литература, если бы могла производить что нибудь замѣчательное, отрѣшаясь отъ жизни. Но мы уже говорили въ одной изъ прежнихъ статей, что такихъ случаевъ никогда и не бывало. Какимъ же образомъ можетъ находить себѣ защитниковъ такъ называемая теорія «чистаго искусства» (искусства небывалаго и невозможнаго), требующая отъ литературы, чтобъ она исключительно заботилась только о формѣ? Тутъ все основано на томъ, что приверженцы такъ называемаго чистаго искусства сами не замъчають истиннаго смысла своихъ желаній или хотять вводить другихъ въ заблужденіе, говоря о чистомъ искусствѣ, котораго никто не знаетъ и никто, ни сами они, не желаетъ. Не останавливаясь на общей фразв, которою заведомо или безъ ведома для самихъ себя прикрываютъ они свои истинныя желанія, надобно ближе всмотрёться въ факты, свидьтельствующіе о ихъ стремленіяхъ, надобно посмотрѣть, въ какомъ духѣ сами они пишутъ и въ какомъ духѣ написаны произведенія, одобряемыя ими, и мы увидимъ, что они заботятся вовсе не о чистомъ искусствъ, независимомъ отъ жизни, а, напротивъ, хотятъ подчинить литературу исключительно служенію одной тенденціи, имѣющей чисто житейское значеніе. Дѣло въ томъ, что есть люди, для которыхъ общественные интересы не существуютъ, которымъ извёстны только личныя наслажденія и огорченія, независимыя отъ историческихъ вопросовъ, движущихъ обществомъ. Для этихъ изящныхъ эпикурейцевъ жизнь ограничивается темъ горизонтомъ, который обнимается поэзіею Анакреона и Горація: веселая бесёда за умфреннымъ, но изыскаянымъ столомъ, комфортъ и женщины,больше не нужно для нихъ ничего. Само собою разумфется, что для такихъ темпераментовъ равно скучны всѣ предметы, выходящіе изъ круга эпикурейскихъ идей; они хотели бы, чтобъ и литература ограничивалась содержаніемъ, которымъ ограничивается ихъ собственная жизнь. Но прямо выразить такое желаніе значило бы обнаружить крайнюю нетерпимость и односторонность, и для прикрытія служать имъ фразы о чистомъ искусствѣ, независимомъ, будто бы, отъ интересовъ жизни. Но скажите, развѣ хорошій столъ, женщины и пріятная бесёда о женщинахъ не принадлежать къ житейскимъ фактамъ, наравнѣ съ нищетою и порокомъ, злоупотребленіями и благородными стремленіями? развѣ поэзія, если бы рѣшилась ограничиться застольными песнями и эротическими бесёдами. не была бы все-таки выразительницею извъстнаго направления въ жизни, служительницею извёстныхъ идей? Она говорила бы намъ: «пойте и любите, наслаждайтесь и забавляйтесь, не думая ни о чемъ больше»; она была бы проповёдницею эпикурензма, а эпикуреизмъ точно такъ же философская система, какъ стоицизмъ и платонизмъ, какъ идеализмъ и матеріализмъ и проповёдывать эпикуреизмъ значитъ просто на просто быть проповёдникомъ эпикуреизма, а не служителемъ чистаго искусства.

Итакъ, вотъ къ чему сводится вопросъ о такъ называемомъ чистомъ искусствѣ: не къ тому, должна или не должна литература быть служительницею жизни, распространительницею идей, --- она не можеть ни въ какомъ случав отказаться отъ этой роли, лежащей въ самомъ существѣ ея,---нѣтъ, вопросъ сводится просто къ тому: должна ли литература ограничиваться эпикурейскою тенденціею, забывая обо всемъ, кромв хорошаго стола, женщинъ и беседы на аттическій манеръ съ миртовыми вѣнками на головахъ собесѣдниковъ и собесёдницъ? \*). Отвётъ, кажется, не можетъ быть затруднителенъ. Ограничивать литературу изящнымъ эпикуреизмомъ значитъ до нелѣпости стѣснять ея границы, впадать въ самую узкую односторонность и нетерпимость. Нътъ нужды на односторонность отвѣчать другою односторонностью; за остракизмъ, которому защитники такъ называемаго чистаго искусства хотели бы подвергнуть всё другія идеи и направленія литературы, кром'в эпикурейскаго, нѣтъ нужды платить остракизмомъ, обращеннымъ противъ эпикурейской тенденціи, хотя она скорѣе всякой другой тенденціи заслуживала бы осужденія, какъ нѣчто праздное и пошловатое. Нѣтъ, избъгая всякихъ односторовностей, скажемъ, что эпикурейское настроеніе духа, существуя въ жизни, имѣетъ право выражаться и въ литературѣ, которая должна обнимать собою всю жизнь. Но справедливость требуетъ сказать, что вообще эпикуреизмъ можеть играть важную роль въ жизни только немногихъ людей, расположенныхъ къ нему по натуръ и обстановленныхъ въ жизни исключительно благопріятными обстоятельствами; потому и въ литературѣ эпикурейское направленіе можеть приходиться по вкусу только немногимъ счастливымъ празднолюбцамъ, а для огромнаго большинства людей такая тенденція всегда казалась и будетъ ка-

<sup>\*)</sup> Само собою разумёется, мы здёсь говоримъ только о томъ, какой смыслъ имёетъ теорія чистаго искусства въ наше время. Здёсь насъ занимаетъ настоящее, а не давно минувшее.

заться безвкусна или даже решительно противна. Если же речь переходить въ настоящему времени, то надобно замѣтить, что оно рѣшительно неблагопріятно для эпикуреизма, какъ время разумнаго движенія, а не празднаго застоя, и такъ какъ эпикурсизмъ въ жизни для нашего времени есть занятіе холодно-эгоистическое, слёдовательно, вовсе не поэтическое, то и въ литературѣ эпикурейское направление нашего времени, по необходимости, запечатльвается холодною мертвенностью. Поэзія есть жизнь, действіе, страсть; эпикуреизмъ въ наше время возможенъ только для людей бездейственныхъ, чуждыхъ исторической жизни, потому въ эникуреизмѣ нашего времени очень мало поэзіи. И если справедливо, что живая связь съ разумными требованіями эпохи дають энергію и успѣхъ всякой дѣятельности человѣка, то эпикуреизмъ нашего времени не можетъ создать въ поэзіи ровно ничего сколько нибудь замвчательнаго. Действительно, всв произведенія, написанныя нашими современниками въ этой тенденціи, совершенно ничтожны въ художественномъ отношении: они холодны, натянуты, безцветны и реторичны.

Литература не можетъ не быть служительницей того или другаго направленія идей: это назначеніе, лежащее въ ся натурѣ,--назначеніе, отъ котораго она не въ силахъ отказаться если бы и хотѣла отказаться. Последователи теоріи чистаго искусства, выдаваемаго намъ за нѣчто долженствующее быть чуждымъ житейскихъ дѣлъ, обманываются или притворяются: слова «искусство должно быть независимо отъ жизни» всегда служили только прикрытіемъ для борьбы противъ ненравившихся этимъ людямъ направленій литературы, съ цёлью сдёлать ее служительницею другаго направленія, которое более приходилось этимъ людямъ по вкусу. Мы видели, чего хотятъ защитники теоріи чистаго искусства въ наше время, и едва ли можно думать, чтобы ихъ слова могли имъть какое нибудь вліяніе на литературу, какъ скоро смыслъ этихъ словъ открыть. Нашему времени нёть никакой охоты для эпикурсизма забыть обо всемъ остальномъ, и литература никакъ не можетъ подчиниться этому узкому и мелкому направленію, чуждому здоровымъ стремленіямъ вѣка.

Нельзя насильно дать себѣ одушевленія тѣмъ, что не возбуждаетъ одушевленія въ нашей натурѣ. Или врожденныя качества темперамента, или опытъ жизни, размышлевіе и наука, а не про-

извольное напряжение фантазии приводять человѣка къ живому сочувствію всякой доброй, здоровой и благородной идев. Есть люди, неспособные искренно одушевляться участіемъ къ тому, что совершается силою историческаго движенія вокругь нихъ: для такихъ писателей безполезно было бы накладывать на себя маску патетическаго одушевленія современными вопросами, -пусть они продолжають быть, чёмъ хотять: великаго ничего не произведуть они ни въ какомъ случав. Но ть писатели, въ которыхъ природа или жизнь соединила съ талантомъ живое сердце,-тв писатели должны дорожить въ себѣ этимъ прекраснымъ сочетаніемъ таланта съ мыслью, дающею силу и смыслъ таланту, дающею жизнь и красоту ся произведеніямъ. Они должны сознавать, что ихъ благородное сердце, ихъ просвъщенный умъ ведутъ ихъ по прямой, по единственной дорогь къ славъ, внушая имъ потребность дъйствовать на пользу историческаго развитія, быть служителями идеи гуманности и улучшенія человіческой жизни.

Это равно относится къ литератур' каждой страны, отъ Испаніи до Россіи, Швеціи и Италіи. Но кром' общихъ условій, зависящихъ отъ самой натуры предмета, для литературной д'ятельности каждаго народа есть свои частныя условія, зависящія отъ особенныхъ обстоятельствъ народной жизни.

Въ Германія, Англія, Франція, гдъ умственная жизнь развилась уже на множество отдёльныхъ самостоятельныхъ отраслей, дальнѣйшіе успѣхи каждой умственной дѣятельности зависять преимущественно отъ появленія геніальныхъ людей. Въ Германіи, напримёръ, нынё нётъ беллетристовъ, подобныхъ Диккенсу и Теккерею, и въ этомъ состоитъ единственная причина жалкаго состоянія німецкой беллетристики, которое и продлится до той поры, пока явятся геніальные писатели. Условія, отъ которыхъ зависитъ дальн'вйшее развитіе русской литературы, совершенно не таковы. ()ни лежатъ въ публикѣ. Литература можетъ вызывать публику къ умственной деятельности, но не можетъ ни заменить собою публику, ни существовать безъ поддержки со стороны публики. Мы говоримъ не о матеріальной поддержкі (хотя и въ этомъ от. ношенін русская литература находится въ положеніи вовсе неудовлетворительномъ: въ пятнадцать лётъ вышли только два изданія Иушкина, и оба изданія вивсть не составляють и 10,000 экземпляровъ), но о нравственной поддержкв, которая гораздо важиве и, къ сожалѣнію, до сихъ поръ еще очень слаба, чтобы не сказать: совершенно ничтожна. Помѣщались стихи въ журналахъпублика читала стихи, находила, что книжка журнала безъ стиховъ какъ-то не полна; вдругъ журналы стали являться безъ стиховъ-публика ничего не сказала противъ этого; потомъ опять появились въ журналахъ стихи-публика нашла, что дъйствительно, журналъ выигрываетъ, помѣщая стихотворенія.-Теперь пишутся романы изъ простонароднаго быта - публика находить это направленіе полезнымъ. Прекрасно. Но пусть перестанутъ писаться романы изъ простонароднаго быта, что скажеть публика? - Теперь публика болѣе всего интересуется русскими повѣстями. Превосходный романъ Теккерея не читается съ такою жадностью, какъ посредственная русская повъсть; а когда является повъсть дъйствительно хорошая, восторгъ публики безпредъленъ. Но если бы вдругь перестали писаться русскія пов'єсти, какъ вы думаете, что сказала бы русская публика?

Нельзя упрекать нашу публику въ отсутствіи сочувствія къ литературѣ; нельзя упрекать ее и въ неразвитости вкуса. Напротивъ отъ особеннаго положенія нашей литературы, составляющей самую живую сторону нашей духовной діятельности, и отъ состава нашей публики, къ которой принадлежатъ всё наиболте развитые люди, въ другихъ странахъ мало интересующіеся беллетристикою и поэзіею, -- отъ этихъ особенностей происходитъ то, что ни одна въ мірѣ литература не возбуждаетъ въ образованной части своего народа такой горячей симпатіи къ себѣ, какъ русская литература въ русской публикѣ, и едва ли какая нибудь публика такъ здраво и върно судитъ о достоинствъ литературныхъ произведеній, какъ русская. Самъ Байронъ не былъ для англичанина предметомъ такой гордости, такой любви, какъ для насъ Пушкинъ. Издание сочиненій Байрона не было для англичанина національное дёло, какимъ недавно были для насъ изданія Пушкина и Гоголя. Вотъ вамъ факты относительно сочувствія публики; а за развитость ея вкуса ручаются тысячи случаевъ. Не говоримъ объ оцѣнкѣ публикою нашихъ собственныхъ писателей, которая вообще очень справедлива. Но какую замѣчательную здравость вкуса обнаруживаетъ постоянно наша публика и въ оценкъ иностранныхъ писателей! Французы восхищаются до сихъ поръ Викторомъ Гюго и Ламартиномъ-кто у насъ раздѣляетъ эту ошибку? Англичане до сняъ поръ ставятъ Бульвера наравиѣ съ Диккенсомъ и Теккереемъ—у насъ кто не видитъ разницы между этими писателями? Нечего намъ гордиться этимъ превосходствомъ: оно происходитъ единственно оттого, что у насъ занимается чисто литературными вопросами та часть общества, которая въ Англіи и Франціи уже не хочетъ удостоивать своимъ вниманіемъ этихъ, какъ тамъ кажется, мелочей. Но какъ бы то ни было, отчего бы то ни происходило, не подлежитъ сомнѣнію, что наша публика обладаетъ, въ нынѣшнемъ своемъ составѣ, двумя драгоцѣннѣйшими для развитія литературы качествами: горячимъ сочувствіемъ къ литературѣ и замѣчательно вѣрнымъ взглядомъ на нее. Недостаетъ нашей публикѣ только одного: сознанія своего вліянія на литературу. Потому литература зависитъ отъ каприза случайностей.

Девять л'вть, прошедшія посл'в смерти Белинскаго, были безплодны для исторіи критики, и мы останавливаемся на обозрѣніи двятельности Бёлинскаго, потому что нечего больше сказать о русской критикѣ, лучшимъ и современнымъ выраженіемъ которой остаются до сихъ поръ его статьи. Но словесность наша не совершенно бездействовала въ это время. Напротивъ, поэты и беллетристы, образовавшіеся въ школѣ Бѣлинскаго или дѣйствующіе въ духѣ, представительницею котораго была его критика, достигли первенства въ нашей литературѣ только уже въ послѣдніе годы его жизни или послё его смерти. Въ критикъ не нашлось людей, способныхъ продолжать начатое имъ; но словесность, какъ могла, продолжала развиваться въ направлении, на которое указывалъ онъ. Въ тѣ годы, писатели новаго направленія еще только завоевывали себѣ прочное положеніе въ литературѣ; теперь они рѣшительно господствуютъ въ ней. Если обстоятельства позволятъ намъ исполнить во всемъ размъръ планъ, по которому начаты наши «Очерки», и первая часть котораго-обозрѣніе критики-нами кончена, то мы должны будемъ обозръвать во второй части нашего труда дѣятельность русскихъ поэтовъ и беллетристовъ, начиная съ Гоголя до настоящаго времени. Отдельныя изданія произведеній некоторыхъ изъ этихъ писателей доставляютъ намъ случай опредѣлить ихъ значение для литературы въ отдёльныхъ статьяхъ, которыя, однакожь будуть имѣть непосредственное отношеніе къ общей системб нашихъ «Очерковъ».

## УКАЗАТЕЛЬ ИМЕНЪ.

A. 262. Аксаковъ, К. 76, 77, 93, 94, 106, 245, 246, 248, 249. Алипановъ. 74. Анакреонъ. 377. Анненковъ. 56, 161, 183, 185, 279. Араго. 139. Аристотель. 258. Аріосто. 75, 113, 148, 149, 169. Астъ. 188, 189, 192, 198. Байронъ. 11, 19, 68, 70, 71, 75, 87, 176, 179, 181, 183, 189, 206, 299, 309, 364, 369, 381. Бальзакъ. 63. Баратынскій. 135, 137, 176, 199. Батюшковь. 82, 131, 135. Баузе. 211. Бахманъ. 221. Баянъ. 189, 190. Бемъ, Яковъ. 347. Бенедиктовъ. 113, 135, 136, 141, 294. 314. Бенигна (Полевой). 212, 214. Беранже. 21, 265, 266, 299. Бернетъ, 62. Берцеліусъ. 139. Бетховенъ. 299. Блеръ. 188. Боппъ. 138. Боткинъ. 245. Брамбеусъ, баронъ. 50-52, 54-63, 65-68, 71, 72, 77-79, 83-88, 90, 124, **2**28. Брумъ, дордъ. 69. Брюловъ. 326. Буало. 47, 111, 112, 188. Булгаринъ. 71. Буле. 211.

Бульверъ. 226, 382. Буслаевъ. 138. Быстровъ. Иванъ, 76. Вълинскій. 226—228, 230, 238—241, 243—245, 251, 254, 261, 262, 268, 269, 272—284, 289—298, 300, 301, 304—313 315, 316, 318, 321-325, 332-337, 339-350, 356, 357, 366, 367, 374- 376, 382. Бѣлкинъ, А. 50. Бѣлоомутовъ, Иванъ (Надеждинъ), 190. Бэконъ. 168. Вайгерсгеймъ, докторъ. 76. Велланскій. 222. Вельтманъ. 120, 137, 265. Веневитиновъ 194. Верстовскій. 214. Вильберфорсъ. 127. Виньи, Альфредъ де. 264. Воейковъ. 55. Вольтеръ. 63. Воскресенскій, М. 72, 314. Востоковъ. 138. Вяземскій, князь. 54, 109, 123, 135, 157, 161, 216. Галаховъ. 278. Галилей. 168, 294, 295. Гаммеръ. 61. Гегель. 24, 26, 47, 64, 110, 139, 146, 197, 221-223, 242, 248, 245, 252-263, 268, 269, 271—276, 296, 297, 299, 330. Гейне. 226, 249, 299. Геннади. 45. Гете. 14, 21, 22, 27, 40, 41, 70, 75, 142, 169, 189, 226, 248, 257, 299, 329, 330. Гвидо Рени. 132. Тизо. 226.

Гильдебрандъ, И. 76. Глинка, Ө. 124, 135. Говардъ. 127. Гоггъ. 73. Гоголь. 1, 2, 4, 7—23, 80—46, 50, 51, 54-57, 61, 64, 65, 72-78, 81 -86, 88, 90-92, 104, 113, 114, 120, 124, 129, 130, 134, 140-143, 145-163, 168, 170, 171, 173, 203, 204, 225, 229-232, 234, 238, 240-242, 248, 250, 251, 285, 290, 294, 295, 299, 300, 307, 312-318, 335, 852, 354, 357, 360, 369, 370, 381. Голиковъ. 225. Голубинскій, Ө. А. 222. Гомеръ. 75-77, 130, 148, 207, 316, 364. Гончаровъ. 19, 20, 116, 117, 149, 291. Горацій. 170, 185, 188, 207, 377. Гофманъ. 141, 266. Грановскій. 278, 279. Гречъ. 71, 78, 124. Грибофдовъ. 3, 17, 18, 20, 81, 218, 219, 228, 255, 298, 304, 307, 312. Григоровичъ. 19, 20, 116, 117, 125-127, 149, 225, 279, 294. Григорьевъ, А. 51, 92. Гриммъ. 138. Грузиновъ, Іосифъ. 71. Гульяновъ 191. Гумбольдтъ. 139, 169, 346, 347. Гюго, Викторъ. 29, 31, 40, 41, 47, 50, 225, 226, 265, 294, 381. Гюнтеръ. 309. Давыдовъ, Денисъ. 135, 136. Даниловъ, Кирша. 135, 310. Дантъ. 137, 148, 149. Декартъ. 25, 168, 258, 261. Дельвигъ. 187, 165, 236. Лемидовъ, М. 71. Державинъ. 131, 169, 170, 188, 217, 218, 228, 235-237, 239, 240, 293, 294, 310, 351, 352, 364, 368. Диккенсь. 19, 21, 22, 38-40, 41, 47, 226, 284, 290, 294, 307, 328, 331, 380, 882. Димъ, Фанъ. 62. Дмитріевъ, М. 101, 120, 121, 138, 371. Дюперронъ, Анкетиль. 347. Дюреръ, Альбертъ. 147. Дэви. 139. Елягинъ. 184. Жаненъ, Жюль. 63, 66, 67, 68. Жанлисъ. 47. Жанъ-Поль. 137. *Жоржъ-Зандъ. См.* Сандъ, Жоржъ

Жуковскій. 1, 2, 27, 45, 107, 120, 123, 131, 135, 136, 143, 157, 161, 211, 248, 328, 369. Genlis, madame. 206. Загоскинъ. 8, 12, 81, 120. Зотовъ, В. 62, 68, 70, 71, 72, 314. Зражевская. 120, 124. Иванчинъ-Шисаревъ, Н. 138. Кавелинъ. 215, 225, 279, 374. Калайдовичъ. 211. Каменевъ. 352. Каменскій. 124, 137. Канова 132 Кантемиръ. 17, 18, 313, 322, 368. Канть. 25, 108, 139, 221, 258, 261-263, 299. Капнистъ. 160, 161, 351. Карамзинъ. 12, 56, 111, 112, 115, 116, 123, 124, 128, 211–213, 215, 224, 225, 237, 294, 309, 357, 367–369, 371. Катковъ. 245, 249, 278. Каченовскій. 183-187, 199, 210, 212-216. Кепдеръ, 139. Кетчеръ, 278. Кирвевскій. 93-95, 97, 100, 105, 106. Ключниковъ. 245, 249, 278. Козловъ. 19, 55. Кокъ, Поль де. 76, 77, 88, 355. Колумбъ. 172. Кольриджъ. 120. Кольцовъ 3, 20, 78, 137, 171, 204, 223, 225, 229, 230, 242, 243, 245, 246, 248, 249, 278. Коперникъ. 139. Косичкинъ, Өеофилактъ (Пушкинъ). 192. Корнель. 169. Коровкинъ. 314. Коршъ. 278. Костровъ. 188, 190. Котельницкій, А. 39. Кошелевъ. 94. Краевскій. 279. Красовъ. 245, 249. Кронебергъ, И. Я. 222, 279. Крыдовъ. 17, 18, 178, 218, 228, 312, 368. Ксевофонтъ. 344. Кудрявцевъ. 245, 278. Кузенъ. 24-26, 50, 103, 190, 191, 198, 266. Кузмичевъ, Өедотъ. 74. Кукольникъ. 68-71, 87, 124. Кулябко, Сильвестръ. 189.

Куперъ. 226, 299. Кургановъ. 184. Кювье. 61, 71, 139, 169. Лавуазье. 346. Лагарпъ. 112. Лажечниковъ. 12. Ламартинъ. 21, 225, 226, 266, 299, 381. Лапласъ. 332. Лейбницъ. 168. Лемъ. 73. Лерминье. 265. Пермонговъ. 3, 20, 40, 41, 70, 71, 77, 113, 123, 124, 132–137, 139, 141, 142, 149, 204, 225, 238, 241, 242, 249, 250, 264, 267, 278, 294, 301, 309, 311, 312, 315, 328, 354, 369. Лесажь. 63. Лессингъ. 27. Либихъ. 139, 169. Локкъ. 25. Ломоносовъ. 115, 116, 129, 169, 188, 190, 218, 235, 237, 238, 241, 308-312, 322, 343, 344, 352 Луганскій, казакъ. 120. Луканъ. 188. Люминъ, Эммануилъ. 72. М., Николай (Кулишъ). 45. Майковъ. 137, 188, Маколей. 341, 342. Максимовичъ. 45. Марлинскій. 13, 27, 54, 87, 136, 141. 235, 240, 250, 300, 314, 323. Мармонтель. 309. Марріетъ. 63. Масальскій. 124. Мерзляковъ. 111, 112. Мильтонъ. 327 Милютинъ, В. 279. Мицкевичъ. 299. Мишелетъ 221. Мишле. 265. Могила, Петръ. 189. Мольеръ. 156. Морозовъ. 50. Муръ, Томасъ. 189, 299. Надоумко (Надеждинъ). 166, 174-179, 181–188, 190–192, 194–199, 202, 204, 205, 210–212, 214, 217, 219. Надеждинъ. 53-55, 59, 166, 173-177.

181, 183, 186 – 198, 197 – 204, 214, 220 – 222, 228 231, 233, 234, 236, 238, 240, 242 – 244, 280, 281, 310. Некрасовъ 279. Нестроевъ (Кудрявлевъ). 250.

Нибуръ. 344. Никитенко. 125. Новиковъ. 56. Ньютонъ. 4, 139, 169, 172, 294, 295. Огаревъ. 269.—273, 276, 279. Озеровъ. 34 Орловъ, А. А. 74, 192. Осиповъ, Н. 39. Островскій. 19. Очкинъ. 62. Oulybycheff, E. 72. Павлова. 120. Павловъ, М. Г. 13, 222. Павскій, Г. П., протоіерей. 221. Панаевъ. 279. Паскаль. 355. Петровъ. 190. Петръ Великій. 102, 138, 168, 170, 171, 225, 306, 310, 312, 337, 350, 357, 358, 360, 368. Плетневъ. 157, 161, 162, Плюшаръ. 61. Погодинъ, М. П. 92, 93, 177, 190. Подолинскій. 176, 177, 204, 205. Покровскій, И. 128. Полевой, Н. А. 18, 15, 23-27, 29-38, 36-42, 44-47, 50, 52, 54, 55, 59, 66, 72, 73, 78-80, 82, 84, 87, 88, 91, 124, 151, 176, 182, 183, 186-193, 197, 198, 201-203, 210, 213 - 216, 225, 230, 235, 236, 281, 310, 314, 323, 333, 347 Попе. 111, 112. Поповскій. 184, 188. Поповъ. 188. Потеръ, Поль. 158. Протопоповъ. 64 Пушкинъ, А. С. 1-3, 12, 15, 16, 18-22, 27 34, 35, 45, 54-57, 62, 66, 68, 75, 77, 80-83, 85, 86, 91, 112, 115, 116, 118, 123, 124, 128, 130-133, 135, 142, 143, 49, 156, 157, 161, 164-166, 169, 170, 73, 174, 176, 181, 182-186, 189, 192 194-196, 204, 212, 214, 215, 225, 228, 230, 232, 286-242, 248, 250, 264, 265, 267, 278, 283, 291, 293, 294, 298, 299, 309, 312-314, 318, 323, 345, 346, 354, 368—370, 380, 381. Пушкинъ, Вас. Льв. 185, 186. Рабле. 63, 355. Рафаэль. 132, 148, 149, 284, 328, 329. Ребо, Лун. 101. Ронсаръ. 265. Ростопчина. 120. Румявцевъ. 190. Руссо, Жанъ Батисть. 310.

Руссо, Жанъ Жакъ. 264. Саути. 27. Савельевъ. 174. Сандъ, Жоржъ. 19, 21, 22, 38-41, 47, 225, 226, 327, 364. Свиньинъ. 129. Сенковский. 50, 53, 54, 59, 65, 78-80, 91. Сентъ-Бевъ. 101. Сервантесъ. 364. Скоттъ, Вальтеръ. 19, 21, 69, 85, 136, 149, 225, 226, 299, 327, 364. Сиговъ. 74. Сидонскій, Ө. А. 222. Сковорода. 294, 307. Скюдери. 265. Смирдинъ. А. Ф. 56, 57, 78, 80, 81. Смитъ, Адамъ. 344. 294, 323. Соколовский. 81. Соллогубъ, графъ. 334 - 337. Соловьевъ. 215, 225, 294, 374. Софоклъ. 175. Спиноза. 261. Станкевичъ, Н. В. 223, 243, 245-247, 250, 254, 263, 268, 269, 271, 273, 275, 277, 278. Стернъ. 73. Страховъ. 207. Студитскій, А. 101, 138. Стурдза, А. 138. Сумароковъ. 17, 35, 219, 351, 367. Сю, Евгеній. 327. Т. Л. Н. (гр. Левъ Толстой). 19. Тальма. 69. 261, 299. Тальяндье, Сспъ-Репе. 101. Тегнеръ. 299. Теккерей. 19, 21, 307, 380-382. Тенерани. 132. Теньеръ. 158. Тикъ. 141, 142, 307. Титъ, Ливій. 344. Тимооеевъ. 62, 68, 314. Товарницкій, Викторъ-Оома. 188, 189. Толстой, Левъ. 19. Тредьяковскій, 65, 156, 175, 184, 187, 367. Тургеневъ. 19, 116, 117, 125—127, 137, 149, 223, 246, 279, 294. — Ө— (Ключниковъ). 245, 249.

Тютюнджи-Оглу (Сенковскій) 50, 68. Тырановъ. 326. Тьеръ. 266. Уордсвортъ. 299. Фареде. 169. Феселеръ. 222. Фильдингъ. 63. 156. Фихте. 197, 221, 256, 258, 261, 299. Флюгеровскій. 185 Фонвизинъ. 1?, 17, 18, 85, 129, 158, 218, 219, 351, 368. Фуксъ, Александра. 71. Хемницеръ. 368. Херасковъ. 188. Хиджеу, А 307. Хомяковь. 93, 94, 102, 106, 120, 137, Чериявскій, М. 72. Шаликовъ. князь. 128. Шаль, Филаретъ. 301. Шампольйонъ. 61, 71. Шатобріанъ 21, 225, 266. Шевалье, Мишель. 101. Шевыревъ. 50-52, 60, 92, 93, 101, 106 - 108, 110 - 124, 126 - 130, 132 - 136,138-140, 142-145, 150-155. Шекспиръ. 4, 19, 26, 35, 40, 130, 149, 169, 207, 249, 299, 306, 316, 326, 327, 329, 330, 364. Шеллингъ. 24, 25. 103, 197, 221-223, Шилдеръ. 27, 246, 248, 265, 299, 317. Шишкина 124. Шишковъ. 123, 128, 129. Шреккъ. 207. Штуцманъ. 188, 189, 192, 198. Эленшлегеръ. 299. Языковъ. 19, 55, 137, 323. Якоби. 221. Якобсъ. 211. Ярославцевъ, А. 72.

Nauem H. T. repune elecow. Man flaw he note un a chosody Noparoyany 1 Il fa us d'off close a napory Ma, Kan ujud unun, Sa & nunny. to dywarm upon moorius toworuse Re no recum inerma Sopye, Ocmances inter maon clossoduon W kenperno anoi' jo konya ! Korge romenen froson' reprov, Co hodres main voyedo 20 wolow. When beman he know an notoprose, Circle hpette ker moson the mound, up almen as proceeding, Dynes repected ora Layer all Soyre conserve a undobro , Alleensauen fisues nomps cana: Kan cuelos nomen beneave, ko me men korden ynan blave, renoso ma fasar o gasa gurou I fran, rome for a orano K! Chri kpeom nouse ma b kpen uprusual, lon upon, a tourd, a cutra, Igno Jano wp . compo compadoure U heregultuno gojora to moved youry us an closate .... Bromes rience agoing go went utin, Kon ma, ball ni cora wayda, Schopan Westa ;" no coty more city. Usym Typis no koutral, mood up this dyx Soromoops, U Suyon gear ocordonpares, . ( Have yayas . NSO man pour yearnow fages A. Myrcourk.

To avoid fine this book and the book and the date last stamped below 1000 10H-1-49-62661 APR 1 6 1958 1964 M 196 DH

HOOVER INSTITUTION

•

•

.

PG-3011 C 521 ed. 2

. .

